



THE

# MAHARAJA'S COLLEGE MAGAZINE

## ERNAKULAM.

Editor.—T. C. Sankara Menon, M. A. (Cantab).

Vol. XIV. }

MARCH 1932.

}

No 3.

---

H. H. the late Sree Sir Rama Varma, G. C. S. I., G. C. I. E.,  
Ex-Maharaja of Cochin.

BY K. S. KASTURI IYER, B. A., B. L.

---

On the 16th of Makaram, not long after the glorious sun, in his crimson robes, set on the horizon and plunged into the vast ocean, after a short spell of a day, an illustrious son of the Cochin Ruling House, His Highness Sree Sir Rama Varma, G.C.S.I., G.C.I.E., the Ex-Maharaja, suddenly closed his fairly long earthly career in subdued light and plunged his loving and loved subjects in un-utterable sorrow. The usual court mourning will perhaps be over in a year but it will be a long time before the people of the State will cease to mourn the loss of one who had secured an abiding place in their grateful hearts.

His Highness the late Maharaja's life career was unique in several respects. It does not ordinarily happen that a reigning sovereign voluntarily relinquishes his birth-right and steps aside of himself to watch the result. His Highness the late Maharaja achieved this unique distinction. We are, therefore, provided, by this very act of singular sacrifice and His Highness' fairly long retired life, with the proper perspective and with the necessary light and shade to construct a full picture of His Highness complete in all its details. But the production of such a picture must be left to the future historian and cannot be attempted in a short note for a "College Magazine." The purpose of this retrospect is simply to furnish the barest outline of a singularly purposeful and well-spent life.

When His Highness assumed the burden and responsibilities of his exalted position, he was neither in leading-strings nor in his dotage. He had arrived at an age which guaranteed full vigour and full possession of all his faculties with the back-ground of a well-regulated, well-disciplined and well-

stocked mind. His Highness, therefore, started his career as a Ruler with the promise in him of great things to come; and he did not belie expectations. From the very beginning, His Highness made it clear that he meant business and that he also meant to decide and act for himself. His Highness ascended the throne filled with the vision of a 'Great Cochin' and, with the assistance of a succession of brilliant administrators brought from outside the State, did succeed, in a marvellous degree, in raising Cochin to the level of a model State and in earning the title to be called the 'Maker of Modern Cochin.' Every department of the State was quickly and thoroughly over-hauled and brought in line with the enlightened and progressive administrations outside the State. His Highness' dynamic personality put new life and energy into every single unit of administration and nothing escaped his lynx-eyed vigilance. Discipline, efficiency and purity in administration were His Highness' watch-words. His Highness could tolerate much but dishonesty, in any shape or form, found no quarter. It is to the eternal credit of His Highness that he stamped out corruption from the State with an iron hand, especially in the higher grades of officialdom. There is an impression abroad that, temperamentally, His Highness was a bit of an autocrat. Nothing could be further away from the truth. Such an impression only shows how strength of mind and tenacity of purpose strike the average man. His Highness was a believer in the rule of action that if a thing was worth doing at all, it was worth doing well. It is true that softness was not a pronounced feature in His Highness' mental make-up. But that is a very different thing from saying that His Highness was autocratically inclined by nature. The truth is that there was no more constitutional Ruler. His Highness had, it has got to be remembered, to play the role of a dictator until he felt sure that the State had progressed all along the line and that the administration had reached a reasonable level of efficiency. When His Highness was assured of that, he lost no time in announcing his intention to associate his subjects with the responsibilities of administration. This announcement gave the lie direct to the mis-apprehension referred to above.

His Highness had been known to the outside world not merely as a great Ruler. He had an even wider reputation as a great Sanskrit scholar. The way in which His Highness patronised and encouraged Sanskrit learning and surrounded himself with eminent Sanskrit scholars and often held discourses with them, was reminiscent of the glorious past of our dear motherland. By inherited instinct and cultured conviction, His Highness was strictly orthodox in all religious and social matters and continued to be so down to the end of his life without having had any reason to feel ashamed of it. But His Highness' orthodoxy was personal to himself and did not affect others and His Highness certainly reserved to himself the right to regulate his private conduct and practices in the light of his own convictions. If, on certain occasions, His Highness' orthodoxy came into collision with the "advanced" views of a section

of public opinion, it was because, as the spiritual Head of the State, he had duties to perform and did not shrink from the performance of the same.

A study of the personal side of His Highness must be of absorbing interest, particularly to students. The first thing that would strike one who had occasion to stand in His Highness' august presence was his penetrating eyes which could seem to search you through and through. For most people, particularly to erring individuals, it was an ordeal to meet His Highness' steady gaze and yet avoid profuse perspiration and a certain shaking of their nether limbs. Yet His Highness would soon put you at ease with his gentle conversation with an occasional laugh thrown in between, although you would, nevertheless, still continue to feel somewhat uncomfortable. His Highness had an admirable control over himself and never lost his temper even while burning with indignation. His Highness had a well-knit body able to stand the strain of much strenuous physical exertion. It may cause surprise to my young friends to be told that His Highness was an excellent horseman and a fine marksman too. During his occasional shooting excursions to the hills, His Highness has been known to walk long distances leaving his attendants behind, panting to keep pace with him and causing no little amusement to His Highness himself. His Highness' habits were so extraordinarily well-regulated that he was able to put through a heavy programme of work, both public and private, each day, without impairing his health. His Highness' attention to details was even more remarkable. One peculiar feature of His Highness' personality compelled attention and outshone every other trait in his character. His Highness knew his own mind and expected everyone to mind his own Ps. and Qs. His Highness took full responsibility for whatever he did or did not do. But His Highness never allowed, even those nearest and dearest to him, to take liberties with him and did not hesitate, on principle, even to sacrifice them in order to show every one his or her proper place. His Highness, no doubt, had his own likes and dislikes. That was because he was a strong man, every inch of him. After all, His Highness was human. Small frailties often serve as a foil to set off great and outstanding virtues.

The end came with almost dramatic suddenness. After performing his Sandhya, as usual, and talking to those in attendance on him, His Highness asked to be left alone and went to bed for a little rest. In about five minutes after His Highness turned in, the spirit had left the tabernacle of flesh. His Highness was as great in death as he was great in life. He shuffled off his mortal coil with just as much ease as he gave up his birthright. Physically we miss His Highness' great presence but his spirit will abide.

---

## Indian Universities.\*

By R. M. STATHAM, C. I. E.

I am deeply grateful to the Trustees of the Jubilee Memorial Fund for the high honour they have done me in asking me to deliver these lectures this year, but I must admit that it is with feelings of great diffidence that I appear before you this evening. I should under any circumstances have found it difficult to regard myself as a suitable lecturer for this occasion but, since I have learnt the names of the very distinguished public men who have preceded me on this platform, my diffidence has been largely increased.

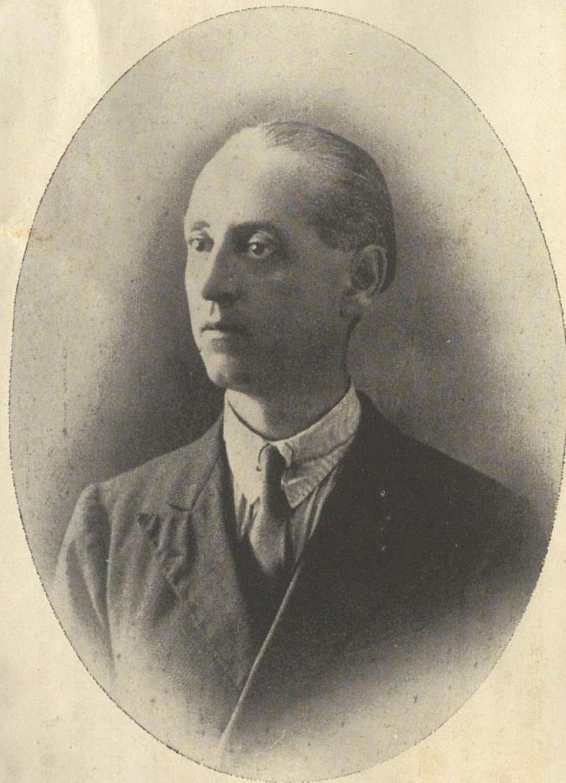
I have chosen as the subject of my lectures "Indian Universities", not because I consider that the problems of University Education in India are more important and compelling at present than the problems connected with other grades of education but because I thought it was a subject acceptable to a College audience and also a subject which can in several ways be related to some of the problems facing the South Indian States to-day. In any case it is a pleasure and a privilege to be lecturing on an educational topic in Cochin State which has shown such great educational progress under the wise guidance of His Highness the Maharaja of Cochin.

I do not propose to burden you with the detailed history of the origin and development of our Universities in India. I intend in these lectures to deal only with certain aspects of their work which appeal to me as needing special consideration.

In practically every monograph, essay and lecture on Universities we read of the cultural aim of University life and of the necessity for attaining high standards of scholarship and research. In Convocation Addresses in particular Universities are generally referred to as if they were places set apart only for the search after knowledge. To-day you must permit me to be a heretic. I am as desirous as anyone of retaining the high cultural and academic aims of our Universities but under present conditions I consider it essential that our Universities should be more directly related to the needs and life of the country which they serve. Their "unrelatedness", if I may use the word, is, I think, probably the unrecognised cause of some of our troubles to-day. When old-world scholars wrote of knowledge for knowledge's sake they were no doubt picturing small and compact Universities able by the conditions of their foundation and the status of their undergraduates to aim mainly at one ideal but the relationship of our Indian Universities to the life of the country presents, for many reasons, a problem not altogether anticipated by writers of the past.

---

\* Jubilee Memorial Lectures 1932—delivered at the Maharaja's College.



**R. M. Statham**, M. A., C. I. E.,  
*Principal, Presidency College, Madras.*



**C. G. Herbert**, I. C. S.,  
*Dewan of Cochin.*

100

6

Dr. Albert Mansbridge, for whose work and ability I have the sincerest regard, in his fascinating book, "The Older Universities of England" discusses how far the singleminded pursuit of learning in lecture rooms and laboratories has been able directly to serve life. He writes, "It is recorded somewhere that one of the toasts after a Cambridge dinner was 'God bless the higher mathematics and may they never be of use to any one ;' that is precisely the spirit which makes a University ; it is a strange but true paradox that for philosophers or men of science the search for mere utility is dangerous." I have no quarrel with such a view as it stands, but it cannot obviously be applied to all the many thousands in India who fight their way into University classes hoping not merely for culture but for careers in after life. There must be many a poor unemployed cynic abroad in the land to-day who would alter the toast just quoted into "God bless higher education and may it never be of use to anyone"! Whatever may be the ideally correct function of a University it is, I think, a fact that there is much dissatisfaction at present in India with the so-called rigidity of higher education and I am certainly not alone in my desire to see that our Universities should be more directly related to the needs of the people. Only the other day, for example, I noticed that the Lord Bishop of Madras is reported to have said in a public speech, "the whole tendency of the schools was standardisation and neither teacher nor parent—particularly the parent—gave a thought to the bent of the boy or girl. Children left school and got employment where they could. How could the parent be approached so that there could be harmonious co-operation ? What employment was open for which we could train children ? General education was necessary and good for all employment but what special training should be given so that children could secure employment when they left school ? Should the schools also not give some direction as to what Universities the children should go to ? He did not know which was the tail and which was the dog but let the schools as the tail do a little wagging of the University dog."

Dr. Mansbridge's paradox may be a truism but if the example of Oxford and Cambridge is to be quoted it should be remembered that the great majority of the students at those Universities do not attend to the single-minded pursuit of learning but serve the life of the Empire by equipping themselves in a number of ways to take up careers ranging from industry to politics.

People often write and speak as if the undergraduates of Oxford and Cambridge went to the University without any intention of putting their University degrees to practical advantage. While it is true that the life at Oxford or Cambridge by itself affords excellent training, the average parent who manages, very often at great sacrifice, to send his son to Oxford or Cambridge does so with the full knowledge that a degree of either University has a special value in relation to future employment. The range of employment is no doubt wider for graduates of the older Universities than it is for those who study in

the younger Universities, which have specialized in practical courses, but the undergraduates of Oxford and Cambridge are certainly not unmindful of the fact that their degrees generally lead to employment in the services, the professions and in commerce. The authors of the Travancore University Committee Report stated the case well when they wrote:—"the tendency to an austere conception of the University which would make it exclusively a place for the advancement of learning and knowledge has been corrected particularly in recent times in many notable pronouncements on the true functions of a University. Till the 19th century the most noteworthy duty of a University was regarded as teaching. During the last century the obligations of research in a University came to be emphasized. The 20th century with its recognition of the inter-dependence of knowledge and freedom and its faith in the democratization of knowledge has brought in the further belief that the University exists for the general service of the community."

The most casual observer who surveys University education in India must be struck by the unparalleled number of students who read in college classes. Over 1,00,000 students attend the 18 Universities of the Indian Empire and the Calcutta University alone has more students than all the 11 Universities of England put together. In fact the total number of University students in the whole of the United Kingdom is approximately only 48,000 of which about 14,000 are women.

No one, least of all myself, wants to deny University education to any student who can profit by it, but it is impossible not to feel a doubt whether the sheer weight of numbers alone in our Indian Universities is not injurious both to the Universities themselves and to many of their products. India is mainly an agricultural country and in consequence has comparatively few business and professional openings for graduates in arts and yet we have the somewhat unnatural position that in India a higher percentage of secondary school students proceed to the University than the corresponding percentage in England. It is also remarkable that, in a country, which unfortunately has such a high percentage of illiteracy, as large a proportion of the population should be receiving higher education as the proportion found in far more literate countries. Is it too much to ask that our Universities should seriously consider this question of numbers both in relation to their own standards and in relation to the value of their courses to the average undergraduate? In this connection I note that the Auxiliary Committee of the Indian Statutory Commission summarised their opinion of the position in one terse sentence, "The Universities are over-crowded with men who are not profiting either intellectually or materially by their University training."

One of the reasons why the Universities in India are over-crowded is, I think, because in many of the Universities students are admitted at an age which could not be dreamt of in most Universities outside India. Owing to

the system of Intermediate Colleges and also owing to the low age limit, students are able to become under-graduates even at the immature age of 13. Not so many years ago there appears to have been no age limit in Madras and students have been known to matriculate even at the age of 11. In 1927 there were over 15,000 students under the age of 18 reading in Indian Universities and last year the number of such students reading in the Madras Presidency alone totalled 3,250. It is not surprising that Universities have difficulties over numbers and standards when boys between the ages of 13 and 17 are admitted as undergraduates. I am aware that the question of the existence of Intermediate Colleges has been hotly debated and that there are difficulties in connection with vested interests, finance, etc., but the controversy regarding the existence of Intermediate Colleges has turned largely on the question of control and not of age. Parents I know are generally proud of precocious children but I venture to suggest that they are running grave risks when, as they often do, they send away young and immature boys to large centres of collegiate education. Such boys are from no point of view ripe for the comparative independence which an undergraduate life bestows on them. In Universities outside India it is a rarity to find undergraduates under the age of 18 or 19 with the result that a student of a University is able to reap the fullest possible benefit from his collegiate course being just at an age when he is passing into manhood, physically and mentally. It must also be remembered that many of the Universities outside India are completely residential and the students, even though older than Indian students, are kept under strict supervision in so far as their habits of life are concerned. Whereas in India in the majority of places where there are colleges large numbers of young boys do not have the advantages of the safeguards of a residential system and their manner of living outside college hours is almost entirely unsupervised by the college authorities. In the Madras University for example during the year 1929-30, only one-fourth of the students of constituent and affiliated colleges were living in college hostels. Furthermore, even the students who live in hostels have, as far as I am aware, less restrictions placed on their comings and goings than the more elderly students, for example, at Oxford and Cambridge. Further there are no University Proctors and no compulsory wearing of caps and gowns so as to distinguish undergraduates from other young men. A young boy may have been brought up with the utmost care and may show every sign of steadiness of conduct and character, but I think it is placing an improper strain on a boy, who should at that age be under the close discipline of a good school, to give him the title of under-graduate, to set him down in a large city and to mix him up with other students many years older than himself. In recent years however several of the Indian Universities have realised that, for whatever reasons, Intermediate Colleges should not form an integral part of University education. At Dacca, Aligarh, Allahabad and Lucknow intermediate education has been separated

from University control. Perhaps other Universities may, in spite of attendant difficulties, come to realise that young boys require a system of education distinct from that which even a good University can provide them with.

If one examines the courses of study at most of the Universities in India one is struck by two things; the paucity of professional courses and the re-duplication of the provision of identical arts courses within a comparatively small area. Twenty years ago in the Madras Presidency graduates in arts practically confined themselves to employment under Government or employment in the legal, medical and teaching professions but today the tragic increase in middle class unemployment necessitates a changed outlook. While I do not for one moment suggest that a graduate in arts is not fit to enter any walk of life, whether it be agriculture or industry, I cannot help thinking that some at least of the courses of study in our Universities might be more related to the practical needs of students seeking new openings in life. Even for those students who are in a position to devote themselves wholly in after life to public work there is little in the majority of the present University courses which can directly or even indirectly acquaint them with civic problems or prepare them for social work. I expect there are those in my audience who would like to reply that Universities are not places of practical training but centres of culture and knowledge. I can only suggest that while Universities must jealously guard the torch of knowledge they must also respond to the varying needs of public life. To quote the Auxiliary Committee of the Indian Statutory Commission again, a Committee which included two Vice-Chancellors of Indian Universities, "Universities are not isolated institutions devoted wholly to teaching, study and research. They are in a real sense organs of the Commonwealth with a place of their own in the national economy." If we accept such a dictum our Indian Universities, I take it, cannot remain in isolation from the developments around them while they continue to pass out a stream of stereotyped graduates most of whom cannot now be profitably absorbed into the life of the country. Indian Universities are apparently shy of technical and technological courses fearing perhaps to create a new type of educated unemployed. These fears, if they exist, are, as I hope to show later, largely unfounded. University students undergoing professional and technical instruction in India represent approximately only 20% of the total number of University students; while in some provinces the percentage is as low as 3%. The following figures show to what a limited extent the 18 Universities of India make provision for professional and technical instruction. Seven Universities provide instruction in some form of engineering; eight Universities provide instruction in commercial subjects; only four Universities have agricultural courses; only one University offers a degree in forestry and only one a degree in mining. But this enumeration does not give us an accurate picture of the extent of professional studies because several of the classes referred to have few students, if

any. The latest figures available show that in the Allahabad University out of a total of 1,279 students only 29 were reading for commerce. In the Bombay University in the year under reference there were only 56 graduates in commerce, 11 in mechanical engineering and 27 in agriculture. In the Calcutta University there were only 43 graduates in commerce and 21 graduates in engineering. In Decca University there were only 15 graduates in commerce. In Lucknow there were only 24 graduates in commerce. In Mysore University there was only one candidate for the degree in commerce and 36 graduates in Engineering. In the Punjab University there were 30 graduates in agriculture but no candidate for the diploma in commerce. In the Madras University there were only 7 graduates in agriculture part II, 19 in part I, 11 graduates in civil engineering and 6 in mechanical engineering. The figures for all the Universities in British India for the latest year available show that out of a total of 12,300 graduates there were only 196 graduates in engineering, 79 in agriculture and 215 in commerce.

I am well aware of the essential difference between the needs of an industrial country like England and an agricultural country like India, but it is nevertheless well worth while to look at what is being done in Universities elsewhere in the Empire. The Universities of Oxford and Cambridge have long been the butt of critics who declare that the work and ideals of those Universities are unrelated to the needs of the Empire but even Oxford and Cambridge have in recent years adjusted themselves to the trend of the times and have introduced utilitarian courses. At Cambridge there are courses in Military Science, Engineering, Metallurgy, Aviation and Aero-Engineering, Agriculture, Horticulture, Art, Public Health, Hygiene, Forestry and Coal Mining. While at Oxford there are courses in Military Science, Agriculture, Forestry, Rural Economy, Engineering, Aviation and Aero-Engineering and Public Administration and Finance. The younger Universities of England, several of which have been designedly developed so as to suit the social, industrial and technical needs of the districts which they serve, make provision for a very wide choice of social, commercial, technical and technological branches of study. There are schools of Art at Durham, Reading and London; schools of architecture at London, Manchester, Sheffield, Liverpool and Durham; schools of Naval Architecture and Marine Engineering at Liverpool and Durham; schools of Commercial Science at Leeds, Liverpool, London, Manchester, Reading and Durham; schools of metallurgy at Leeds, Liverpool, London, Manchester, Sheffield and Durham; schools of mining at Birmingham, Leeds, Durham, London, Manchester and Sheffield; schools of Petroleum Technology at Birmingham and London; schools of Horticulture at London and Reading. In addition to these, London provides courses in dramatic art, journalism, town planning and civic architecture, civic engineering, household and social science, aeronautics, estate management, sociology and librarianship; Birmingham provides for Brewing,

Public Health and Social Study ; Bristol provides for Agriculture and Domestic Science ; Leeds provides for Social Organization and Public Service, Dyeing, Textiles, Leather, Gas Engineering and Public Health. Liverpool provides for Civic Design and Social Science ; Manchester provides for Dyeing, Bleaching, Printing, Paper Manufacture, Textile Manufacture and Sanitary Engineering ; Reading provides for Dairying, Domestic Subjects, Secretarial Subjects, Dairy Factory Management and Poultry Keeping and Sheffield provides for Fuel Technology, Glass Technology and Domestic Science ; The list is formidable and unkind critics might say that the majority of courses while being suited to English industrial conditions are not suited to India. An answer to the critics is not, however, difficult to find. Whatever differences there may be in the relative needs of the two countries, nobody can deny that India to-day not only needs but actually utilises industrial and technological experts, architects, marine engineers, sanitary engineers, civic engineers, fuel experts, aviation engineers, estate managers, librarians, etc. Though limited in demand perhaps, there is yet in India a need for the supply of persons qualified in almost all the subjects of study provided for by English Universities. Merely because these experts have hitherto been largely recruited from abroad or trained abroad, there appears to be no good reason why the majority of Indian Universities should continue to fight shy of higher technological education and the utilitarian side of higher education. In this connection I would invite the attention of my audience to the striking Convocation Address delivered by Sir M. Visvesvarayya at the 5th Convocation of the Andhra University. Those of you who have been following the important pronouncements made by Sir M. Visvesvarayya from time to time will have noticed that Sir Visvesvarayya sees nothing dangerous, impracticable or undesirable in our Universities adapting themselves to the changing needs of the country. In his recent address Sir Visvesvarayya says : "I wish to draw attention to the importance of adjusting future educational policies and curricula to the needs of business and the demands of economic advance. The instruction given in the Indian Universities in subjects which have relation to production and business is extremely meagre. The Indian Universities should put forth their strength in future to bring the training into closer contact with the needs of every day business. The economic future of India is placed in grave peril by the slow progress which mass education is making and the scant attention that is being paid in University circles to the needs of industrial and commercial advance."

It is perhaps worth mentioning in this connection that even before the Andhra University was started, proposals were discussed for confining its University teaching mainly to technical and technological studies. In view of the favourable circumstances connected with the new railway centre and harbour at Vizagapatam it was hoped that the new University would be able to concentrate on marine and locomotive engineering and that commercial

transportation courses would be started to prepare candidates for the traffic departments of the railways.

Even assuming that the courses of study in England to which I have referred are not all suited to our local conditions it surely cannot be denied that courses in art, architecture, journalism, social science, sociology, social organization and public service, estate management, civic design and rural economy are necessary and desirable fields of work for at least some of our future Indian citizens. They are directly related to public life and though in a sense utilitarian in purpose would not in any way lower the standards and aims of the Universities which introduced them.

The second feature of our Indian Universities to which I have referred is re-duplication of identical courses within comparatively small areas. This re-duplication not only involves large expenditure but it also prevents the proper diversion of candidates into more useful forms of training or employment. Re-duplication also lowers efficiency. In scientific subjects particularly a number of individual colleges cannot be expected to build, equip and maintain laboratories up to the highest standard and in any case the expenditure involved on the equipping of first rate laboratories attached to contiguous individual colleges far exceeds the amount required to build and equip one centrally situated laboratory. Further one central institution can employ higher-paid and better qualified lecturers than those recruited by a number of separate institutions. In addition to economy there are other benefits to be obtained from the students of individual colleges meeting in common lecture halls and laboratories. In South India we have, excluding the Osmania University, four Universities. Whatever the future intention of the authorities of these Universities may be at present it is difficult to point to any particular feature which distinguishes one University from another. By a distinctive feature I mean something which shows that one of the Universities is providing for a special type of training which is not provided for elsewhere. The Annamalai University is of course of the Unitary and Residential type but I am now referring only to the provision of courses of study. I hope that the authorities of the Universities will not think that I am casting any reflection on the work done in their institutions. That is not my intention. I merely desire to draw attention to the fact that the creation of new Universities has not been accompanied by the provision of opportunities for new subjects of study correlated to the economic life of the people. It cannot be said that financial reasons alone have prevented new developments since very large sums of money have been spent on University development nor can it be said that the statutes creating the Universities rendered the development of special features impossible. The Andhra University Act, for example, includes amongst its objects the cultivation and promotion of professional studies and technology, while the Annamalai University Act provides for instruction in such branches

of learning as the University may think fit, including professional studies and technology.

Not only do most of the Universities continue to provide the same stereotyped courses of study but the Colleges within the Universities, especially those located at large educational centres, rival with each other in preparing students for identical courses. There are two ways to avoid this overlapping. A University can itself take over and conduct the higher teaching, particularly on the scientific side, or individual Colleges can concentrate on particular courses of studies not provided for in neighbouring colleges. Provision has been made in most of the new University Acts, and in the Acts which amended the older University Acts, for the taking over of higher teaching by the Universities themselves but progress in this direction has been slow. The Andhra University is about to establish courses of instruction directly under the control of the University but elsewhere in the South except at Chidambaram most of the instruction given still remains under the control of individual Colleges. There is at present a marked similarity of courses in almost all the Colleges from Berhampore to Tinnevelly and we find that even in big centres like Madras and Trichinopoly there is little co-operative effort, no common laboratories and that there are few colleges which specialize in order to attain greater efficiency combined with economy. In Madras city there are three men's colleges offering Honours in Mathematics, History, Economics and Philosophy; two offering Honours in Physics, Natural Science and English; four offering the pass course in Mathematics and History; three offering the pass course in Philosophy, Physics and Languages; and two offering the pass course in Natural Science. The three Colleges at Trichinopoly all offer History and Philosophy for the pass degree while two of them further provide four common subjects for the pass and two common subjects for Honours. Even at Madura both Colleges provide for History and Economics. In the Indian States of Mysore, Travancore and Cochin this overlapping has been almost entirely avoided and at Trivandrum there exists the sensible arrangement of one College for Arts and another for Science. The Report of the Commission on Christian Higher Education in India makes proposals in regard to the Missionary Colleges in South India which should be welcomed from the point of view of suggested concentration. The report proposes, with the object amongst other things of avoiding re-duplication of effort and expenditure, that the new Christian College scheme at Tambaram, Madras, should be a united Missionary effort whereby several Mission Colleges, which have hitherto made separate provision for a number of courses of study, should be amalgamated into one college. The amalgamation if accepted will be accompanied by the erection of separate halls or hostels for the residence of those students who have hitherto been members of individual denominational institutions.

I have already referred to the problem of unemployment. In this connection it is necessary I think to consider what contribution our Universities are making to the solution of this problem. After reviewing the enormous numbers that attempt to gain admission to the Universities and the similarity of the Arts courses which the Colleges provide one is forced to the unpalatable conclusion that in some cases at least the Universities succeed only in making the problem more acute. I do not think that it has been sufficiently realised how rapid the increase has been in the number of applicants appearing for examinations which serve as entrance examinations to the Universities. In 1910 in Madras 7,362 students were registered for the Matriculation examination. Ten years later the number registered for the School Final Examination was 13,541 and in 1931 the number rose to 22,343. Large increases in the number of applicants for university courses would be welcome if only the courses were more varied and our graduates more willing and able to make use of their University training in non-professional occupations. As it is, it might perhaps be well if the Universities and the Colleges were to consider whether the individual circumstances of applicants for admission held out any promise of the students profiting by a university course. I am sadly afraid that it is true to say that to-day in many cases a university course depresses rather than elevates the individual and not merely the individual but his family. Instances must be known to all of you in which sons of prosperous traders, of gentleman farmers, of petty shop-keepers, of skilled craftsmen, of hereditary artisan workers, etc., have achieved a university degree, sometimes at the expense of their families' fortune, and have subsequently remained unemployed or have accepted low-paid salaries as subordinate clerks or teachers. Their more profitable hereditary occupations have been abandoned. With the result that in the next generation, families, which had previously been occupied in honourable and remunerative trades, have become economically depressed. It is common knowledge that many landholders, merchants and traders continue to strive to turn their sons into lawyers whether there are prospects of briefs or not. Businessmen are often not prepared to apprentice their sons in their own business after a high school or intermediate course which has provided a perfectly sufficient general education. University education can be turned to good account in trade or in any employment but if University graduates insist on despising the hereditary occupations open to them it is doubtful whether their University education has either been of the right type or of permanent value. I may be told that these matters are the concern not of the Universities but of the parents and the public. Parental opinion and public opinion, it is true, are most important factors but surely our Universities must consider the future of their graduates in relation to the admission of pupils, the maintenance of standards, the provision of courses and the needs of public life? Universities "with a place of their own in the national economy"

while sending out scholars and research students, lawyers, doctors, officials and teachers will also train and send out into the life of the community men with aptitude for trade, business, shipping, farming, journalism, architecture, accountancy, etc., and also men who feel the urge for social service and civic responsibility. There is one practical aspect of the problem which needs mention. It is perhaps strange that while old and small Universities like Oxford and Cambridge have for many years maintained employment bureaus our Indian Universities have, with few exceptions, set up no machinery to put students in touch with possible openings. I do not for a moment suggest that the establishment of employment bureaus is going to cure unemployment but every avenue might well be explored in order to improve the present distressful conditions. University employment bureaus might at least assist a few students to find new openings and careers. Business houses and banks, for example, might welcome a recognised body which could put them into touch with enterprising and suitable young men instead of having to rely on the results of advertisement and individual recommendations. On the other hand the Bureau might keep in touch with genuine vacancies and so prevent students from fruitlessly knocking at closed doors in the hope of chance vacancies. An investigation by an official bureau of openings outside the range of Government service might also be helpful.

There is another aspect of our Indian Universities which I think bears a direct relation to the problem of the employment of educated men. The uniformity and rigidity of our higher education is I think partly caused by the fact that parents are called upon to decide the future bent of their sons when those sons are but children. Choosing a career and choosing the means of training for a career are at all times difficult tasks but in India, particularly South India, they are made more difficult when a decision has to be taken at a time when the boy is often only aged between 13 and 15. Normally a parent or a Headmaster should have discovered about two years before a boy can appear for entrance into a University, whether the boy is likely either to profit by, or cope with, a course of studies at a University. If at that stage the boy's bent does not appear to be in the direction of further academic studies he should be diverted into school classes preparing for other objectives. But in South India, for example, a boy may even be in the 5th form of a High School at the age of 12 and no responsible educationalist will I think uphold the theory that a boy's whole future can be satisfactorily decided upon at such an immature age. Students when still only children have to choose courses of study which practically determine their future reading right away up to a degree. In consequence a young boy of fourteen or under may be launched into the sea of scientific study long before his particular bent has been discovered. The position is forcibly brought home to me when I remember that there are under-graduates in the Madras University as young as my son who has not yet entered his public

school in England. Because of the necessity for making a decision so early and because of the difficulty of choosing suitable alternative courses, boys drift into what are mainly pre-University classes and then later drift again into University Intermediate classes, often without any conscious aim. As I have previously indicated, the figures for the Madras Presidency, excluding the Indian States, show that there are over 3,200 students reading in College classes under the age of 18. The corresponding figure for British India is 15,100. The number of students under the age of 16 reading in the three highest school classes in the Madras Presidency is approximately 23,000, the figure for British India being 102,161.

In most other countries boys do not approach the two highest school classes until they reach the age of 16 or 17 and Headmasters and parents are then able to decide whether it is going to be practicable and desirable to continue the boys in pre-University classes or whether it is better to divert them into classes preparing directly for other occupations or to send them away for practical training, apprentice courses, direct employment, etc. Moreover, the boy himself by the time he has reached the age of 17 is likely to have fairly responsible views as to his own future which cannot be expected from a boy of 12 or 13. The comparison, of course, is not altogether satisfactory because there are a variety of openings in other countries which are perhaps not available, or not available to the same extent in India, but I don't think that it can be denied that the early age at which a student can become an under-graduate in India does affect the problem of his ultimate career. I have already suggested that the universities might seriously consider the undesirability of mixing boys and young men in the same classes and institutions and it seems equally desirable that Universities should consider the question of the age of their under-graduates in relation to the ability of their under-graduates to obtain the fullest possible benefit from a University course.

In recent years increasing attention has been paid to the study of science and to research but even in these directions there is little evidence that the Universities have been correlating their courses to the industrial and other developments around them. At present Applied Science and Technology are mostly to be found in special institutions not affiliated to Universities. It is difficult to see how the cultural aims of our Universities would have suffered if some of them had developed their advanced courses along the lines of those at present provided for at the Indian Institute of Science, Bangalore. Owing to the forethought and generosity of Mr. J. N. Tata and his sons, India probably owes more in so far as Applied Science is concerned to this institution than to any of her Universities. I am not unmindful of the fact that a few Universities are endeavouring to promote Applied Science but speaking generally the Universities have not, I think, consciously aimed at relating science to industry. Even in the majority of the Engineering Departments of our Universities I think it is true to say that the "shops" have been less important than

"theory" and that the aim has been mainly Government service rather than industrial openings. Long ago the Lord Lytton Students' Committee drew attention to this fact and pointed out that the Engineering Colleges in India were too much influenced by the immediate requirements of the Public Works Department. Those of us who have been pleading for the establishment of more technical courses in higher education have been constantly told that the country cannot absorb technically trained young men. Now I confess to knowing little of industry and still less of Technology but I would ask my audience to consider the actual facts as they appear to a layman. In discussing the facts it is only fair to remember that the present acute economic depression should not be taken into account, since we cannot but hope that times will improve. The authorities of our Universities will not I think disagree with the following two statements; one, that the number of Arts Graduates leaving our Universities is far in excess of the number of openings normally available and hitherto considered as acceptable employment and the other that India, though largely an agricultural country, is making and is likely to make rapid strides in industrial and commercial development. If these are facts, is it not possible that there is room for broadening the outlook of University Education? Even those who believe in the desirability of establishing technological courses plead that they cost money and that the Universities cannot afford to launch into new ventures. New Universities also cost money. Arts Colleges also cost money. Since 1917 eleven Universities have been founded in India involving an extremely large capital and recurring expenditure. Five of these Universities make no provision for professional courses other than law and teaching and none of them, I think, make provision for technology. Meanwhile since 1917 the Indian Mercantile Marine has developed. There has been very great expansion on railways; water power has been harnessed and hydro-electric schemes have been launched. There have been great electrical developments in towns, mills and on railways; mining has considerably expanded; textile machinery has largely increased; the film industry has been built up; wireless has made great strides and commercial aviation has become a reality. Furthermore, many new industries have come into being such as motor car, paper, matches and glassware manufactory.

As far as one can judge it is not so much that suitable employment is not available or could not be made available for technically-trained young men as the fact that parents and the public have not even as yet, in spite of economic pressure, sufficiently realised that young men can be diverted with profit and honour from Government service and the professions into careers which require technical training and, may be, prolonged apprenticeship. Young men also have not yet shown to any large extent that spirit of initiative and adventure which, with the willingness to take risks and responsibilities, is required

for developing new concerns. So long ago as 1918 the Indian Industrial Commission recommended the opening of Marine Engineering Schools and four shipping companies pledged themselves to take Indian marine engineers as apprentices but we have no Indian marine engineers as yet. Automobile engineering and construction has begun in India but it is largely in the hands of Americans and Europeans. There are almost unlimited prospects in India for the development of commercial and civil aviation but facilities are not, I believe, available for the study of aeronautics. Wireless and cinematography, as recent years have shown, are capable of almost indefinite development but the opportunities for the study of Applied Science in these directions are very meagre. In normal times, factories, mills, telegraphs and railways all provide a considerable number of openings for candidates who have received the right type of technical training.

In recent years there has however been considerable criticism of the fact that graduates from our Engineering Colleges find it difficult apparently to get recruited on the staffs of large commercial concerns such as factories and railways. I do not know whether the criticisms have been justified in the light of actual facts but I think it is clear that several of the Engineering Departments of our Universities do not give exactly the type of engineering instruction which recommends itself to the authorities who select subordinates. A perusal of Mr. H. L. Cole's Report on the Training of Railway Officers and Subordinates in India published in 1923 gives a very good idea of a Railway Officer's views on the type of education required to secure employment in the gazetted ranks of the railways. Mr. Cole writes "it is apparent that the practical course is unquestionably to make the utmost use of existing institutions with the proviso that at one or more select points, with the co-operation of the railways, certain arrangements should be made in order to provide special courses and facilities, in particular in connection with the higher training of traffic candidates. We may reasonably anticipate that besides Roorkee, Poona and Sibpur, the new College at Lahore, the projected College at Lucknow, the Guindy College in Madras and other Colleges with similar objects will aim at a passing out standard such that their awards will be acceptable to the Councils of the great engineering institutions as equivalent to passing their own Associate Membership Examinations. So long as this can be assured and linked satisfactorily with the practical courses that can be given by the railways it may be accepted that, lacking only certain heavy research plant for what may reasonably be regarded as post-graduate courses, we have means at hand for giving in this country to boys of the right material a thoroughly good technical training for the gazetted ranks of the railway, civil and mechanical engineering services." With regard to Traffic Officers Mr. Cole pointed out that there was at the time of writing no system for the higher training of Traffic Officers nor any collegiate provision for the purpose and he suggested that the

Sydenham College of Commerce, Bombay, should in co-operation with the railways provide the necessary courses. In this connection it may be noted that in England the London School of Economics provides for railway transportation courses and that transportation examinations are conducted by Leeds University and by the Armstrong College at Newcastle.

Of the Indian Colleges mentioned by Mr. Cole, Roorkee and Lahore are not affiliated to any University and the projected college at Lucknow has not materialised. Of the Engineering Departments of Universities only Poona and Sibpur I think, have been able to fall into line with Mr. Cole's suggestions. The Sydenham College, Bombay, however, now makes provision in its courses for the study of transportation problems. Nevertheless it is obvious that even the professional courses in several of our Universities remain to some extent unrelated to the needs of large employers like railways, mines and mills and that there is still room for the adoption of Mr. Cole's proposals for the blending of the practical and theoretical courses known as the "Sandwich system." As Mr. Cole points out, possible recruits to the railways are divided into University graduates who have sound theoretical knowledge but have not learnt to "take their coats off" and skilled workmen who have not the general educational qualifications to fit them for gazetted appointments. Even when a satisfactory training, combining much daily workshop practice under the wagon or on the machinery with theoretical study, has been given, young engineering students must realise that a successful career depends upon their ability to prove their worth as apprentices. That there are openings for University graduates trained in the right manner is certain and when the present depression passes away such openings are likely to increase. Some years ago His Excellency the Governor of Bengal in a speech at the Sibpur Engineering College summarised the position when he said "hitherto industrial concerns and to some extent the Government also have been compelled to go to England and elsewhere for engineers of full qualifications and attainments but if Bengal can turn out engineers equal to those who have obtained their training in other countries it is clear that they will be in a strong position in competing for employment locally. But in these days industrial concerns at any rate are taking large views and the mere rate of pay for which a man is willing to work is a minor consideration. Firms which pay large salaries to engineers imported from Europe have got to be persuaded that the Indian engineer trained in India will meet their needs. You students who go out into the world will have to show that you are capable and practical engineers and the demand for Indian engineers will depend upon the manner in which you meet this test."

On the general question of the relationship of University studies to the industrial life of a country I should like to quote a speech made long ago by the Marquis of Crewe. "Science", he said: "by common consent being a

main subject at all the Universities, old and new, throughout the United Kingdom how far is it wise, having regard to the right conception of a University, for them to proceed in the direction of actual technical training and preparation for an industrial career or should Universities rather confine themselves to teaching the laws and principles which are the foundation of practice leaving the special applications to the time when the student begins his or her industrial life? Further, if Universities undertake practical training for industry is there any fear of their neglecting other duties which none can perform but they, such as the equipping of students whose gifts point notably in the direction of research and the training of teachers in highly specialised branches of scientific knowledge? One may ask, what degree of uniformity is demanded from our British Universities? Must they advance on a uniform track or are wide limits of deviation open to them? I should myself plead that they be as wide as possible and that each University be encouraged to make its own soul so to speak and to develop on the lines dictated by its history and its surroundings, granting as free a choice as can be to its students and teachers, refusing to distinguish fallaciously between remunerative and useless lines of work and guarding against the intellectual vulgarity that sets the scholar in a different class from the worker either for laudation or contempt. History and surroundings indeed must be allowed to exercise their fair influence. Each University must grasp its local advantages; for instance the application of science in some of its latest developments to the industry of agriculture has of late been fully apprehended. Both at Oxford and at Cambridge the utmost use is being made of facilities surpassing those open to any other English university though I conceive that the University of Bristol might well become another great centre for agricultural training. Such vast ports as Glasgow and Liverpool must attract to those Universities many whose minds are set on certain branches of engineering. Sheffield has been inspired by some of its local industries to concentrate on the metallurgy of steel and iron and upon the technology of glass. Leeds is supreme in some branches of economical research and training. Birmingham too has its special and characteristic work to fulfil." Such a passage stimulates, I think, much thought in regard to the development of our Universities in India. Times are changing but there still exists unfortunately an intellectual vulgarity which sets the scholar in a different class from the worker and, as we have seen, not only is there little of applied technology in the Universities but our Universities even within one province have, irrespective of local advantages, developed very much on uniform lines. It should be remembered that the demand for technology and for practical courses has come not from fadists but from responsible and experienced persons. Even His Excellency the Viceroy of India when opening the Conference of Indian Universities held in May 1924, said: "We must confess to a need for further development in many directions, more especially in higher

technological education." There have been, it is true, many proposals under consideration from time to time but in spite of the opening of new Universities little distinctive has so far been evolved.

The new Universities of India have come into existence under the influence of a variety of causes. Local patriotism, communal aspirations, private benefactions, linguistic requirements and Government policy have all played a part. The report of the Calcutta University Commission and the growing belief that residential and unitary Universities were needed in addition to the old affiliating type have also largely influenced University developments. Benares University represented the fruits of a long cherished scheme for an all-India residential University for Hindus. The Universities of Patna, Rangoon, Nagpur and Delhi arose mainly out of the natural desire of each province to have its own University. The Aligarh University was the result of twenty years of effort by the Muslim community to raise the Anglo-Oriental College at Aligarh to the status of an All-India Muslim University. The foundation of Lucknow University was an expression of belief in the need for a new type of teaching University. The Mysore University was the first to indicate that the larger Indian States could develop Universities within their own jurisdiction. The report of the Calcutta University Commission, coupled with the need for a separate University to serve the Eastern Bengal Muslims, was responsible for the founding of Dacca University. The Osmania University was begun as the first experiment in imparting all branches of University education through the vernacular. The Andhra University came into being as the result of persistent agitation on the part of the Andhras to have a separate University for their portion of the province of Madras. The Agra University was instituted mainly to control the institutions previously affiliated to the University of Allahabad and thus permit the development of Allahabad as a unitary and teaching University. While the Annamalai University owed its origin to the munificent patronage of higher education by a single individual. No one can quarrel with the aims of the founders of any of these Universities and the establishment of residential Universities in particular has been the most satisfactory feature of recent developments. But it must be obvious that while much consideration was given to the particular type of University to be newly founded, specialization in departments of higher study did not receive equal attention. We have already seen that the courses in the Madras, Mysore, Andhra and Annamalai Universities are very similar to each other and much the same can be said of the five Universities in close proximity in the United Provinces and Delhi. Arts courses predominate everywhere and in some places University teaching competes with college teaching.

In a country as large as India it is natural that linguistic and communal reasons should play a part in deciding University development but these forces should not operate to the exclusion of other considerations. The demand for

institutions mainly reserved for special communities or restricted to particular areas may be carried too far and already there have even been proposals for an Anglo-Indian University and for an Indian Christian University. A new University with special courses, high standards and a reputable staff should rightly attract students from all communities and from any district or province and, while a local University will naturally and properly give full encouragement to the local vernacular and literature, I think it is unfortunate that new Universities should be thought of in terms of a "Telugu" University, a "Tamil" University and a "Malayalam" University, etc. Residential Universities in which students from all communities freely intermingle are great assets to the country and any special difficulties can be overcome by the system of "halls" which prevails at Dacca and which has been proposed in the Christian Higher Education Committee's Report. In this connection it is pleasing to remember that in spite of the origin and aims of the All-India Mahomedan University at Aligarh, a Hindu Hostel has been built there to accommodate the Hindu under-graduates of the University. The present condition of University education in India would appear to indicate that further developments must be preceded by a careful consideration of several aspects of University life. The justification for a new University may depend upon its type, a type which, like the Annamalai University, will provide a larger and fuller life for its students and will lay stress not only on examinations and standards but on the educative values to be derived from personal contacts and corporate activities. The justification may also be found in the knitting together in closer union of institutions hitherto working under an affiliating system and in the control of higher studies by the University itself as has been exemplified recently at Allahabad. Or again the justification may consist of the new University being able to provide for and concentrate on courses of study not available elsewhere or on courses especially related to local conditions as has been the case with the minor Universities of England. In this State of Cochin much interest has been taken and is being taken in the proposal to establish a Kerala University. My audience will no doubt appreciate the fact that it would not be proper for me either to make suggestions in this regard or to criticize proposals which have formed the basis of long discussions and which have been crystallized mainly in the Travancore University Committee Report. But I do not think that there can be any harm in my respectfully suggesting that, when times improve and Kerala is able to realize a University of its own, further consideration might be given to some of the points of view I have been discussing in these lectures. The mere disaffiliation of local colleges from well-established Universities, the setting up of independent and costly new authorities and the re-duplication of courses of study, already amply available, are expensive and doubtful means of attaining one's ideal. Experience has shown that even in what appear to be compact provinces conflict of opinions and the rivalry of

vested interests may seriously damage the ideal for which all were originally striving. You will, I imagine readily, agree that the mere creation of a University for the sake of its being a separate and local University is not in itself a sufficient justification for the expenditure involved. The University must not merely be of a type acceptable to all but also of a type which will prove to be a distinct improvement on the conditions of collegiate education previously existing in the local area. The University should also be such that while it avoids as far as possible the re-duplication of departments already amply provided for near by, it specially provides for branches of study suitable to the genius of the local people and intimately related to the economic life of the country. The authors of the Travancore University Committee Report were evidently aware of some of these essentials when they wrote, "overlapping between the activities of contiguous Universities can be wasteful. That can be avoided if the needs of the areas in which Universities are formed have to be prominently kept in view by them. An academic division of labour between the Universities in regard to the more costly or the more exacting branches of study must prove beneficial particularly in a comparatively poor country."

I have discussed at length in these lectures the utilitarian aspects of Universities in relation to business, etc. But even if we were to assume that the proper functions of a University do not include technology and the preparation of students for specialized careers we cannot be quite satisfied that all our Universities are doing everything within their power to prepare students for life generally. Book-learning and tests by examinations are perhaps the smallest factors which contribute to the making of good citizens and yet we still have Universities in which, at any rate to outward appearances, tuition and examination are the all-important factors during a student's University course. Further, even within this limited system of preparation for examinations little is done to endow students with the qualities which they ought to be acquiring at the University such as initiative, self-reliance and judgment. The timetables of many of our Colleges will show that almost all the hours in the week are occupied by lectures and formal studies and there are even persons who think it unnatural and even uneconomic if students and lecturers are not fully occupied throughout all the hours of the working week. In some places it seems to have been forgotten that even for the acquisition of knowledge a student is best taught by careful supervision of independent reading and composition, by personal discussions and by advice as to the manner of gaining information rather than by perpetual spoon-feeding in the shape of lectures or dictated notes. Every reasonable person has recognised long ago that the formation of character, though aided by wise and careful study, is more largely assisted by influences in University life not immediately connected with the lecture halls and study. Yet in practice in some places the Universities as such, and sometimes even the Colleges, pay scant attention to the

creation of such influences. A residential system admittedly contributes largely to the well-being of students but we only have five Universities which can strictly be called residential. Even admitting the validity of the reasons which have made affiliating Universities necessary in India, the conditions of living of many of the students of the individual Colleges are still, far from satisfactory. The almost entire lack of contact between the Professor and the under-graduate outside College hours must necessarily result not only in the loss to the students of an intensely valuable side of University life but in much of the student's recreation and study being unregulated and unsupervised. No one will under-estimate the value of home influences, but the essence of a residential system consists in the complete control, for periods of the year, of all the activities of a student and conscientious educationalists believe that the supervision of all aspects of the life of impressionable youth is an essential part of their work. Dr. Meston in a recent article has rightly pointed out that within the past twenty years great efforts have been made in Indian Universities to combine study with residence and that in Universities of the unitary type corporate academic life is an accepted feature. But that the divorce between academic work and personal contact still continues is revealed by the fact that even now only one-third of the students attending the Arts Colleges of India reside in College hostels. When the students' understanding of a University atmosphere and of College life is limited to the hours in which formal instruction is given in the class room, character building influences are naturally reduced to a minimum.

The tutorial system exists in most colleges but there are places unfortunately in which it consists merely of the formality of discovering a student's residence at the beginning of a year and signing his leave applications when presented. The regular weekly hour or more spent with the Professor in discussing work and life is almost unknown even to Honours students and the inspiration of the talk and advice of lecturers who are ripe in experience and knowledge is often only available in the class rooms. Heavy lecturing work, library supervision, etc., leave few lecturers either the time or the inclination for proper tutorial work and even the individual correction of students' essays is often impossible.

Sport is perhaps the most effective factor in fitting an under-graduate for life but while the colleges and their students have in recent years done much to improve the position of games some of the Universities have not yet recognised the imperative need for organized University games. Love of sport has been traditional in India and India to-day ranks high in international sport as her recent records in cricket, hockey and tennis show. It is all the more unfortunate therefore that the special encouragement which organized University games can give to students has in several places been denied to them. To "play for one's University" is an ambition which in

itself is a valuable training and education. In South India, though laudable efforts are being made to promote University matches and to start an organization, the Madras University after 74 years of life has not yet established a University Athletic Association. In spite of the progress that has been made it would almost appear as if some University authorities do not yet believe that sport is a recognised factor in education. The recurring cost of Universities in the Madras Presidency is very large and yet small sums of money for University games are difficult to obtain. A true perspective of educational values must surely point to the conclusion that money spent on University matches and athletic tours is educationally as well spent as money expended on class rooms, etc. Cricket has reached a high standard in India but most of our Colleges still lack the coaching which is given at many educational centres elsewhere. Even in departments of sport in which little expenditure is needed to promote inter-university competitions little has been done in South India. Surely is it not too much to ask that annual inter-university tennis matches might be played between the Madras, Mysore, Osmania, Andhra and Annamalai Universities? The Madras University has recently introduced compulsory physical training, thus showing its recognition of the place of sport in University life. But the working of the scheme has been handicapped by the fact that so many of our schools still make only a very meagre provision for manly games. If we had compulsory games at school the love of games would have been acquired by many students before the University stage.

The social side of University life is also in need of more encouragement. The Madras University for example is only just now considering the establishment of a University Union and it has taken a long time to realize that a good club for undergraduates is as important as a good examination hall. The building up of a sound social and corporate life in our colleges is, I think, seriously handicapped by the conditions under which students pass from the Intermediate classes to higher classes. It is not uncommon to find that a student reads in one college for the Intermediate, passes the University examination and is then forced to seek admission in another college. There are even cases in which students have read for the Intermediate in one college, for the B. A. degree in another college and for the M. A. degree in a third college. Students in addition not infrequently pass from one University to another at various stages of their academic careers. It is hardly to be expected that a student should either develop a deep affection for his college and University or make the fullest use of the corporate life available if every two or three years he finds himself in a new environment. Except in those cases in which students are advised to discontinue University studies the refusal to re-admit a student to his own college represents I think an unfortunate application of the theory that examination standards are of dominant importance in University life. It is difficult to over-emphasize the importance of the social and sporting

side of University life and yet there are still many engaged in the training of young men who fail to realize their responsibilities in this direction. I feel very reluctant to criticize fellow workers in the field of education but the interests at stake are so important that a little plain speaking may perhaps be forgiven. There are lecturers, only a few it is to be hoped, who do not know their students individually, some who never meet their students on the playing fields and even others who still regard it as *infra dig* to move with students freely. There are members of college staffs who seldom witness a college match and rarely visit the college hostel. Many such are no doubt deeply conscientious workers and are probably unaware how much education is suffering by their aloofness. Lecturers, it is true, are handicapped by large classes and by heavy duties but even within the limitations of the existing system more could be done. I have already spoken about the difficulties regarding numbers and the age of students in Intermediate classes and I have no doubt that the large numbers of Intermediate students and their immature ages considerably limit the possibility of personal contact and individual tuition. The lecturer moreover is not always to blame. Some students have a habit of departing from college for unknown destinations the minute the class is over and there are some unfortunately who do not even make sufficient use of their opportunities to mingle freely with their fellow students. Meal times in Western Universities are the favourite occasions for informal talk and advice but unfortunately eating together, except in hostels, is not common at our Universities even between student and student, let alone between professor and student. I know I shall be told that custom and caste make eating together impracticable but I still find it difficult to understand why at least coffee and tea should not bring individual lecturers and individual students together as they do so commonly elsewhere. Nothing is so responsive as youth but youth at our Universities must be given more chances to show their responsiveness and more opportunities for those personal contacts which help to develop character and fire the imagination. The younger generation leaving our Universities is faced with difficult times and the essential qualities of good physique, courage, self-reliance, toleration and sound judgment can only be acquired from a full University life consciously designed to mould and develop character.

One aspect of University work which has received little attention in India is University extension work. I am not one of those who think that under-graduates should be encouraged to spend much of their time in making village surveys, opening night schools, etc. University extension work is not properly the duty of under-graduates but it is a legitimate and proper function of the University authorities. Universities have resources, which few other organized bodies possess, for directly or indirectly assisting adult education and rural economy work. Their libraries, their staffs, the resources of their affiliated colleges might well be made to assist more largely in movements connected

with all forms of social service. I am aware that some of our Universities hold vacation courses, mainly for teachers, and that several individual colleges engage in various kinds of social service but one cannot help feeling that the Universities on the whole have not so far taken an organised part in that side of public work which concentrates on the improvement of the condition of the masses. The Madras and Andhra University Acts provide for the setting up of Extension Boards but no Board has as yet I think been established, although proposals have been discussed. In this connection it may be noted that all the Universities in England have extra-mural departments. Even the older Universities work in close co-operation with local educational authorities and with voluntary organizations, such as the Workers' Educational Association. The University of Oxford has a separate extra-mural house with offices, a large library, lecture room, etc. In India, owing to the very large territorial jurisdiction of the majority of our Universities, it may be difficult for the Universities to do much direct extension work in rural areas but in large centres there is plenty of scope for a co-operative effort between the Universities and local organizations working on behalf of the masses.

I have been attempting throughout these lectures to lay stress on the point that University culture should be a recognisable asset in public life. One test I think of the extent to which University culture is related to the life of the country is to be found in an analysis of how far the graduates of our Universities are able to carry out in practice what they have learnt theoretically to believe in. There is unfortunately in most phases of life a wide divergence between theory and practice but on our Universities there rests the special responsibility of so training their graduates that the future leaders of the country are endowed with high ideals of civic duty. A graduate who is able to take a firm stand in political, social, communal and civic matters, is of more worth to the community than the eminent scholar. It has become common to evaluate our Universities in terms of scholarship and research but I think it might be well sometimes to test how far the Universities are fulfilling their responsibilities to the country in general by discovering to what extent their internal conditions of life are ensuring the return to the country of well-equipped courageous young men. In any well-provided University the advanced scholars will look after themselves but it is not to the advanced scholars but to the rank and file that the country looks for men of character and personality to be leaders in all spheres of public life from the village to the Assembly. The conscious use of all character forming factors in education has not always unfortunately been the main aim of our Universities and colleges. This is perhaps one of the reasons why many of our young men find it hard to adjust themselves to changing conditions. It is difficult, for example, to persuade a property owner to go back to his village and do what only an educated man

can do, vitalise the village school, combat disease and insanitation and educate the adult. It is also perhaps one of the reasons why young men find it difficult to resist family ties and to venture into careers which at first require long apprenticeship and much of hope and staying power. "Safety first" is a slogan which life at a University should teach youth to disregard. The game of life is not easy to play but it is played best by those who have made the fullest use of education and not by those who have narrowed down their interpretation of education into terms of academic distinction. Many brilliant scholars have made a mark in life but a far larger number of mediocre scholars have done lasting service to their fellowmen and have, owing to reliability of character and sound judgment, succeeded where more brilliant men have failed. If we want Applied Science in our Universities we also want "Applied Character" so that every graduate, in whatever walk of life he finds himself will in practice reveal the hallmark of his training.

On reading over these lectures I feel that I may be regarded as being unduly critical of existing conditions. I hope therefore that my audience will realize that I have only attempted to deal with certain aspects of University life in which I consider there is room for change and development. This does not mean that I do not realise or appreciate the great contribution which the Indian Universities have already made to the building up of the Indian nation. Those of us who have spent many happy years working in Indian Colleges are proud of our connection with institutions which have served the country well but at the same time we must be permitted to believe that in changing times there is need for adjustment. In all countries there has been in recent years considerable adjustment of University life, standards and courses to meet national, social, economic and industrial needs. Bitter and prolonged controversies arose in England over each of the great changes which have lately taken place at Oxford and Cambridge but nevertheless the admission of women to degrees, the alteration of entrance standards and the introduction of practical courses at those Universities have all shown a reasonable recognition of the changed conditions in the country. We cannot afford either politically, socially or economically to ignore the need for change. Affiliating and examining Universities have in many ways suited India's needs in the past and individual colleges have built up the highest traditions but the most exacting critic will, I think, admit that in many places to-day there is scope for the attainment of a fuller University life and for the development of new and more practical forms of training.

In bringing these lectures to a close I should like to say once again that I am deeply grateful to the Ernakulam College for its most kind invitation. I am also especially grateful to the Diwan and the Principal of your College for their delightful hospitality.

Cochin State has an educational record of which any country might legitimately be proud and I sincerely hope that, whatever changes there may be, the Ernakulam College will continue to serve the best interests of the peoples of this State in ever-increasing measure.

---

### Obiter Dicta

OR

### Stray Thoughts on Science and Religion.\*

BY PALLIYIL KRISHNA MENON, B.A., L.T.

The history of intellectual development in Europe during the last four or five centuries has been the history of the conflict between science and religion, and every victory gained by science, while extending its boundaries and narrowing those of religion, has been characterized by the sacrifice of the votaries of science at the stake or on the scaffold. Not so in India. A glance at the progress of astronomy and biology in particular will illustrate this difference. When Kepler proved (1609) that the planets moved not in circles but in ellipses, the discovery was thought to take away from the perfection of God, as the circle was considered a perfect figure indicating the perfection of God. So also in the case of the discovery by Galelio (1610) of sun-spots or of craters on the moon's surface, it was thought to detract from God's greatness. When Newton showed (1687) that the planets and all heavenly bodies revolved according to the law of universal gravitation and that God's perpetual guidance of the celestial motions was not needed, this was considered a sacrilege in Europe. When Darwin propounded the evolution hypothesis by the publication of his *Origin of Species* in 1859 and showed that man was descended from the animal kingdom, this was thought to go against the teachings of *Genesis* in the Bible.† Even in very recent times, our readers may remember that an American Statesman, Mr. W. J. Bryan, three times a candidate for the presidency of the U. S. A., objected to the Darwinian theory and wanted the American boys and girls to be taught the Biblical account of creation. In India, there has been no such conflict between the progress of science on the one hand and the position occupied by religion or theology on the other.

What is the cause of this marked difference? It is this. According to the Hindus, all knowledge is scientific knowledge, whether it be mundane, pertaining to sublunar things, or knowledge pertaining to God. The former is called the *lower knowledge* and included a knowledge of the four *Vedas* and all

---

\* Suggested by the perusal of "Science and Religion: A Symposium." Published by Gerald Howe Ltd., 23-Soho Square, London. Price 3sh. 6d.

† See Prof. J. Huxley's interesting observations on p. 10.

so-called modern sciences. That by which God or the Immortal was known, alone constituted *the Higher*.\* The basic difference in the Eastern and Western outlook on knowledge must be stressed and must never be lost sight of. Again, to probe the question a little further, what is the cause of this fundamental difference in out-look? It is the rooted conviction of the Hindus that 'all is Brahman' (neuter),† that there is nothing but God. All the manifold phenomena of this universe from the farthest nebula to the tiniest speak of matter in this "one island—one oasis in the desert of space—in a whole archipelago of island universes, a bit of stellar matter that got cold by accident," as Prof. Sir Arthur Eddington pithily describes our earth,‡ is instinct with divine life, is charged through and through with the innermost essence of the Ultimate Reality.

Now what is the justification for this postulate, this belief? According to Hindu philosophers, there are three standards of truth, three criteria of certitude, as they are called. They are sense perception or self-realization, inference including analogical argument, and expert evidence or words of the wise, as it is called. All our knowledge, including religious or spiritual knowledge, is really based upon these three. For example, in matters wherein we have not got personal knowledge or where our knowledge is imperfect, in science, in Medicine, in Law, Architecture, History, Politics, Commerce, etc., etc., in fact, in all matters in which we have not got actual first-hand knowledge, we seek the opinion of those who have this, in other words, of experts. The position of the theist is this: why do you limit this logical and perfectly admissible sources of information to mundane, physical matters only? How are you justified in doing so? Is it not unscientific, illogical, to say that in earthly matters we have to accept expert opinion; but in matters spiritual or divine, we cannot. Why? The Hindus go a step further and assert that not merely have we to go by these criteria in religious matters as well, but we must try to realize them ourselves, and that, until we have that self-realization our knowledge is imperfect. It is not meant by this that all the cock-and-bull stories, all the grandmotherly tales recorded in an ancient book have to be provisionally accepted or rejected afterwards in the light of a higher criticism. Certainly not. In our search after truth, reason and reason alone must be our guide, and the same methods, namely those of observation and experiment, must be employed to sift truth from falsehood or hearsay. When after an honest endeavour to do this, there still remains a substantial modicum of facts or statements to be explained, we have to call in the aid of those special methods of religion—those which, while not discarding observation and experiment,

\* See the Mundakopanishad, I, 4.

† ମୁଦ୍ଗୋ ବ୍ୟାଜୋ ଗ୍ୟାମୋ—Chandogyopanishad, III, 14-1.

‡ Pp. 117, 120.

seek to supplement them by intuition or spiritual vision and the possession of those qualities which are the *sins qua non* of people engaged in spiritual pursuits. The first of these is *purity of life*. It is a fact patent to all that the moral character of a man engaged in scientific researches has nothing to do with the success or failure of his work. He may be a blackguard or he may be a saint. That has nothing to do with the result of his labour. Provided he is equipped with the necessary apparatus and has the intellectual qualities of perseverance and one-pointedness, he is bound to succeed. In religion, it is otherwise. As a great scripture says: "None who has not turned away from evil ways, is not subdued in his senses, is not concentrated in his intellect, and whose mind is not at rest, can attain this Atman, not even by knowledge."\* The whole process of discovering the soul, of finding God, is comprised in the term 'Yoga'; and whoever is serious about the business must conform to the practice of continence or celibacy and the other qualities included in 'the eight steps of Yoga.' It will thus be seen that spiritual quests are no arm-chair recreations, but a strenuous discipline of the most rigid kind. It is a matter for gratification that the necessity for this is now recognized in the West, and some at least of those who have taken part in the present discussion admit it.† In fact, a man must bend his whole being—physical, emotional, intellectual, moral and spiritual, in this quest of the unknown. "This Atman cannot be obtained by one devoid of strength, nor by carelessness, nor by mere devotion, nor by knowledge unattended by devotion. But if the wise man strives with these aids—strength, carefulness, devotion and knowledge—then his soul enters the abode of God."‡ The Hindu takes as his first postulate the existence of the Ultimate Reality which he calls Brahman, works his way downward to the lowest substratum of his being, and then by a strenuous upreaching gets at *That* he started from, saying at each stage of his endeavour, 'not this', 'not this', till he stands before the Supreme. The Western scientist proceeds the other way. He starts from what he can lay hold of by his senses and mind and proceeding upward and upward or deeper and deeper he comes to a point beyond which he cannot proceed with the aid of his instruments and he frankly says there is nothing beyond. This is the real difference

\* The Katha Upanishad, II, 24.

† Dean Inge, e. g., mentions the mystics of the different religions and speaks approvingly of them. Under the Buddhist mystics he probably includes also those who practise the Hindu system of Yoga. For both Hindus and Buddhists practise the same or almost the same system, under different names. See p. 155. Dr. Jacks is more emphatic. After mentioning the Indian system of Yoga and its object, he says that both scientific men and theologians "would be the better for a course of Yoga or of something like it. And so would all of us." P. 163.

‡ Muundakopanishad, III, 2-4

between the Eastern religious and the Western scientific methods of work. When Socrates told an Indian philosopher that "his (Socrates') philosophy consisted in inquiries about the life of man, the Indian philosopher is said to have smiled and to have replied that no one could understand things human who did not understand things divine."\* Here we have in a nut-shell, as it were, the methods employed by thinkers in the East and in the West in their search after truth. In India, every endeavour is made in the spirit of religion whether it leads to a knowledge of things material or whether it leads to the realization of spiritual verities. It is this all-pervasive character of religion in all human efforts, this 'wholeness', this organic unity and completeness that is such a marked feature of Indian thought and philosophy. And it is the failure in Europe to include in one universal synthesis, one single formulation, all human efforts, whether scientific or religious, that is at the back of the divorce of religion from man's daily life and its relegation to an one-day-in-the-week affair. This has wrought havoc in the minds of the people at large for whom religion has become something to be interpreted for them by a priesthood appointed and paid for the purpose. Whereas, in India, it is the common property of all, to be understood and practised by all.

One other feature of Indian philosophy as distinguished from European thought is that we regard everything as material, *i. e.*, everything except spirit or God, the innermost Reality of things. Thus, according to the Hindus, mind is as much material as a pot or a stone, only the matter of the former is subtle in its nature, while in the latter it is gross or physical which can be apprehended by the five senses. In Europe, the mind is regarded or used to be regarded as the product of the brain and not, as in India, an instrument of the spirit working ordinarily through the brain. This distinction must be borne in mind. For the former view was the bed-rock of materialism of the last century in Europe and it is the perception of an indwelling spirit beyond the mind that has saved us from nihilism. Now the difficulty of explaining hypnotism and other allied phenomena by regarding thought or the mind as an immaterial secretion of the brain is slowly leading European thinkers to recast their whole conception of mind and matter. It is one of the milestones in the progress of scientific thought from the wilderness of materialism through the oasis of psychism to the Promised Land of Spiritism—that discarnate spirits exist, proving the survival of Human Personality after the death of the bodily encasement.

[Prof. B. Malinowskis' † fling at Spiritualism and similar movements, in spite of his evident intellectual honesty and with due deference to his pronounced agnosticism of a curious type, a mixture of faith and disbelief, is

\* Eusebius (Prep. Ev. XI, 3) quoted by Max Muller in *Theosophy or Psychological Religion*, Lecture, III.

† See "The Brain as an Organ of Mind", by H. C. Bastian.

‡ One of the contributors to the symposium.

hardly justified by the observed and verified facts on the subjects (See p. 72). Where, after laborious and repeated experiments, Sir William Crookes, one of the greatest physicists of his day, the discoveror of the metal thallium (1861) and the inventor of the radiometer, A. R. Wallace, the co-discoverer of the Darwinian theory of evolution, Camille Flammarion, the brilliant French astronomer, Lombroso, the great Italian criminologist, William James the famous American psychologist, not to speak of Frederick Myers, Sir Conan Doyle and Sir Oliver Lodge, have attested to the survival of a spiritual entity after bodily death, it is hardly the correct scientific attitude to throw overboard as 'modern magic' or mere moonshine the accumulated evidences of these great minds.]

I said at the outset that I have not the desire, much less the capacity, to make a critical survey of the many problems dealt with in this remarkable publication. I shall, therefore, before I conclude, content myself with a few brief remarks from the standpoint of Hindu religion and philosophy on three or four topics which are the common property of all religious and which have been more or less the themes discussed in the present symposium. The subjects I propose to consider are: (1) The origin, purpose and future of the universe; (2) The existence of God; (3) Miracles, and (4) The destiny of man.

Now, as regards the first, how the universe arose, what purpose it is designed to serve and what fate awaits it, among scientific thinkers it is the astronomers who hold the field. For sheer audacity of speculation, for grandeur of imagination and the immense vistas of time and space they hold before human vision, the star-gazers are hard to beat.\* There are worlds the light from which take nine hundred thousand years to reach the earth,† and the prodigality with which nature has strewn the heavens with star-systems is simply astounding. These facts have been reached as the results of exact mathematical calculations which can be proved or disproved, and not, as in Hindu mythology or cosmology, by speculation which can be verified only by the development of higher spiritual or psychic faculties. No doubt, in Hindu philosophy also, the immensities and eternities of space and time are incalculable, as when it is stated that "grains of sand are perhaps numerable, but of universes there is

\* Recently we were told that the authorities of the Chicago World Exhibition of 1933 contemplate capturing the rays of light emitted from the star Arcturus forty years ago, *i.e.*, at the time of the first Exhibition in 1893, to start the working of certain machinery to open the present Exhibition—a triumph of Astro-physical science that defies imagination.

† Sir A. S. Eddington, p. 117; Light has a velocity of 1,86,000 miles per sec., eight minutes sufficing for it to travel from the sun to the earth, a distance of 92,750,000 miles.

not any numbering;”\* and the duration of a world system or Brahmanda calculated in human years as the life-period of a Brahma or the creator is 31,104 followed by ten zeros; and the duration of the same calculated in years as the period of Rudra, the third person of the Hindu Trimurthi and the first person of the Christian Trinity, is 22,39,488 followed by nineteen ciphers. †

According to Hindu Philosophy, every world-system or universe called Brahmanda has its own Creator, Preserver and Destroyer, presiding over the life-history of the system. A student of Western sciences may here interject: Does life exist in other planets or in other systems? We reply: What do you mean by life? You have no right to limit the meaning of the term to the aggregate of certain physiological processes between certain fixed degrees of temperature, exhibiting certain self-initiated movements for a definite period of time. You are really arguing in a circle when you deny that life exists in these conditions in other parts of the universe. We believe that life exists everywhere suited to the conditions and environments prevailing there. The failure to recognize this is the basic error in arguing against the habitability of other planets and world-systems.

According to Western science, our universe arose from the gravitational pull exercised on a fiery mass of gas wandering through space by another wandering mass, which resulted in portions of the first toppling off its surface, cooling, condensing and forming the planets. The main mass became the sun and one of the toppled bits became our Earth (Sir James Jeans). In course of time, Life arose in some inexplicable way from the material constituents of the Earth, plants and animals were evolved culminating in the appearance of Man, the crown of evolution. What purpose this evolution is intended to serve, what is its goal, and whether there is a Designing Mind that conducts the process are still matters largely unsettled for the present. As regards the future of our universe, it is certain that, according to the Second Law of Thermo-dynamics, its energy will be dissipated, there being nothing to replenish it and the matter of our temporary abode will be scattered through space.

According to Hindu Philosophy God is the origin, the end and the cause of sustenance of the universe. “*Tajjalaniti*”—From That doth it proceed, in

\* സാജ്ജ ചെതാജിസാമന്ത്രി വിശ്വാസം ന കഥാചന—*Devi Bhagavatha*, IX,

3-7. cf. (*Tripad-Vibhuthi*) *Ma'lantrayana*, VI, where it is stated “all around this Brahmanda there are infinite crores of other Brahmandas, with their envelopes..... They wander about, these Brahmandas, like shoals of fishes and bubbles in a vast mass of water.” See also *Suta Samhita*, *Siva Mahatmya*, VII, 2; do. do. 33; *Siva Purana*, *Sanatkumara Samhita*, XI, 6; *Vayu Samhita*, VIII, 40-43, etc.. etc.

† See *Vishnu Bhagavata*, III, 2; *Esoteric Hinduism*, by P. N. Sinha, p. 29 fg. and *The World's Eternal Religion*, p. 115 fg.

That doth it merge and by That it is maintained.\* and there are three theories propounded to account for the origin and end of a world-system, each of these three theories being suited in an ascending order of difficulty to the comprehension of a particular class of enquirers at a particular stage of intellectual progress or culture. The Theory of Origination, called *Arambhaka Vada* in Sanskrit makes the manifested world proceed from spirit-matter as a seedling from a seed. This is presented to be grasped by the lowest or least developed class of enquirers. Next we have the *Parinama Vada*, the Emanation or Evolution Theory, according to which the world has emanated or evolved from spirit-matter, as a ray of light from fire or a gold ornament is made from gold. "As the spider throws out its web, as from a flaming fire sparks issue forth by thousands, so proceed from the Atman all worlds, all gods, all beings."† Lastly, we have the *Vivartha Vada*, the *Modification* or *Illusion Theory* of the Vedantins. According to this, the ultimate Reality called the Supreme Atman is never born, is self-existent and is the underlying *noumenon* in all the varied phenomena that constitute the manifested universe. This Supreme Spirit, this Great Unknowable, in the language of Herbert Spencer, by His inherent Power called *Maya* which measures and limits the field of His manifestation (from *ma*=to measure) shows Himself as the phenomenal world of Life, Mind and Matter in the three categories of time, space and causality. As the facts experienced in a dream have no objective reality, as the water seen to move in a mirage does not objectively exist, as a piece of rope at night is mistaken for a serpent, as an illusory world is made to appear by the waving of a magician's wand, so this manifested universe is only an appearance and not the Reality. The Supreme Reality or God is thus immanent in the universe which is subject to the laws of Nature which are the laws of God working within the limits of time, space and causality. God is thus both the material and efficient cause of the world; but He Himself is more than and beyond His manifested universe which is only a fourth part or a small portion of His being. As the Purusha Sukta or the Hymn to the Primeval Person, "one of the holiest of Vedic hymns," puts it: "This universe of existing things, together with all that was and *will be* is only a manifestation of His power or glory, not His real nature. For all existing things are but a quarter of Him, while three-fourths remain immortal and changeless as the self-luminous Brahman."‡ The Supreme is thus both transcendent and immanent. As Sri Krishna says, "Having pervaded this whole universe with one fragment of myself, I remain."§

(To be continued.)

\* 'തജജ്ലാനിതി'—തദ്രജായതെ, ലീയതെ, അനിതി. This is how this cryptic passage is explained by Sri Sankaracharya—Chandyogya Upanishad, III, 14-1.

† Cf. Brihadaranyaka Upanishad, II, 1-20; Mundakopanishad, I, 7; do. II, 1-1.

‡ The Rigveda, X, 19; See edition of Purusha Sukta by Prof. B. V. Kameswara Aiyar, pp. 19-20.

§ Bhagavad Gita, X, 42.

## Home-Coming.

---

One stepped into his house and, lo,  
The very walls began to glow !  
The baby heard his voice and shook  
The pages of his picture book,  
And tried to clamber from his chair  
Delightedly to greet him there.  
Downstairs the older children ran  
To welcome him as children can,  
The mother smiled his face to see,  
The dog got up and barked in glee.

Another crossed his threshold o'er,  
The children heard the closing door  
And stopped their laughter and their play,  
The dog got up and moved away  
The mother saw his frown and sighed,  
The very walls seemed terrified,  
And everything about the place  
Mirrored the harshness in his face.  
That house grew strangely cold within  
As he at eve came frowning in.

Lord, let it be my way at night  
Never their laughter to affright.  
When I come home at last from town  
May I put all my burdens down  
And never fling on them who wait  
The care I bear, however great.  
What if the day has used me ill ?  
I would not have these walls grow still  
Nor carry so much gloom about  
That when I enter, joy goes out.

---

—EDGAR A. GUEST.

## Sheaves from a Harvest.

THE EDITOR.

He (Tagore) has taught the world to look on India not only as the source of an ancient civilisation and spiritual culture, but just as much as the home of living men and women, whom we must love, and who belong to the same great human community as we."—Sten Konow in *The Golden Book of Tagore*.

\* \* \* \*

The world is full of willing people—some willing to work, and some willing to let them.

\* \* \* \*

His words are great music phrases in the style of Beethoven, stirring rhythms like the march of Handel Choruses. I cannot touch his sayings without receiving a thrill through my body like an electric shock.—Romain Rolland in *Vivekananda*.

\* \* \* \*

Never forget the glory of human nature. We are the greatest God..... Christs and Buddhas are but waves on the boundless Ocean which *I AM*.—Vivekananda.

\* \* \* \*

*None* is really weak; the soul is infinite, omnipotent, omniscient. Stand up, assert yourself, proclaim the God within you, do not deny Him!"—Vivekananda.

---

## The Romance of the Road.<sup>1</sup>

BY MR. ALAN C. MCKAY.

MR. CHAIRMAN, LADIES AND GENTLEMEN,

To call you together in order to address you on the peculiar subject of "Roads", requires a certain amount of temerity. I may, perhaps, have inveigled you here on a false pretence—I have given my lecture the somewhat high-sounding title of the "Romance of the Open Road", but I intend to talk about something almost entirely different, something very uninteresting—just ordinary, dusty roads, and their history.

Should I introduce a soupcon of the Romantic further on in my talk, it will be because even the most ordinary, the most dusty road sometimes leads us to Romance.

---

1. This is one of the Talks at the Lotus Club, Ernakulam. We are grateful to Mr. McKay and to the Club for leave to reproduce it here.

Let me steal Mr. Bristow's thunder of last week,<sup>2</sup> and say that, to-night we shall travel hopefully. Whether or not we shall arrive at anything of value or satisfaction, it will be your place to decide.

I am set rather at a disadvantage in following after those speakers on "Glimpses into Life in Ancient India"<sup>3</sup> and "Poetry and Science".<sup>4</sup> The legal profession is apt to make a quick mind and a ready tongue; while the very title of Professor makes me feel that Dignity is being followed by Impudence, when I take the stage.

My mercenary profession of dealing in other peoples' money<sup>5</sup> is not conducive to aptness in letters, nor is my role as a bachelor one likely to commend itself to the fair sex; so I can only ask you to 'show me the road', should I prove too wearisome for the academic mind or for feminine pleasure.

My talk may suffer somewhat through being disconnected; but this is because I have taken it in part from a longer and more ambitious article I am preparing, in the course of which I intend to follow up the Open Road in poetry, song and classical literature.

We hear and read a great deal of nonsense these days about 'the wide, open spaces', and the cult of the open air.

I invariably distrust the speaker or the writer, and I eye with grave suspicion anything to do with cults. When a thing becomes a cult, you may be sure it is being cheapened and commercialised; that its pristine freshness and charm is being quickly vitiated and spoiled.

So is it with the so-called 'cult of the open air'. People rush off to what they delight to term the 'wide, open spaces' and return full of sentimental ravings concerning the wonders of nature, wonders that most certainly are there, but which in most cases they are constitutionally unable to appreciate or understand.

I am therefore diffident in speaking to you to-night about the 'open road'. To dub oneself a nature-lover is frequently to lay oneself open to the only half-concealed smiles of friends, but I do so dub myself, and throw myself upon your mercy.

"Afoot and light-hearted I take to the open road,  
Healthy, free, the world before me,  
The long brown path before me leading wherever I choose  
.....

Strong and content, I travel the open road."

2. The Harbour Engineer-in-Chief who presided at the previous meeting.

3 and 4. These were the topics of the Talks of Mr. P. Padmanabha Menon, M. A., B. L., Vakil, and of Prof. P. Sankaran Nambiyar, M. A.

5. Mr. McKay is a Bank Agent.

And I travel back through the centuries to trace out the very first roads of all. The roads of to-day have lost the interest attaching to the roads of yesterday. A road to-day is merely a road—but a road in the dim yesterdays was an adventure, and there is something very fascinating in thinking of the earliest pathways.

We find a world fresh from the melting-pot, uncivilised, overgrown with rank vegetation, or covered with dark forests and wide lakes; inhabited by human beings not far removed from the wild beasts of which they lived in terror.

These people hid in primitive shelters among the trees, or in cave-dwellings, persecuted by wild animals, harried by fierce gales; living precariously.

When hunger and thirst demanded, they ventured down to the rivers, or out onto the plains in search of game that could be killed easily. And in so venturing, they day by day formed the first regular tracks of civilisation.

From the water-pool to the cave-dwelling, from the cave-dwelling to the plains where the elk were, gradually tracks appeared—the tall grass was beaten down, the tangle of low vegetation was forced aside; gradually obstacles were cleared away.

The hunter returning with his kill dragged it along the rough and narrow track; the man who had found a tree blown down by the wind, called his fellows, and together they pulled it to their dwellings. It may also be true, although I mention this with all reserve, and in parenthesis, that the cave-man finding the beauty of his wife somewhat dilatory in preparing his meals was wont to drag her by her hair down this same pathway. I seem to have heard of such happenings. So the path became more and more defined, broader, more smooth.

Possibly wild animals may be said to have been the first road-makers. The elephant, in crashing his mad way through the jungle left a trail of devastation that was easy to follow; the antelope forced his way through dense scrub to the water; the bison beat broad tracks across prairie and mountain-pass, and the hunter following in their wake, used the paths that they had made.

But man improved upon these paths: he adapted them to his own use, and throughout the centuries the evolution of road-making goes on, although it is interesting to note in this connection that, in Canada and the United States, many of the roads and railways have faithfully adhered to the old bison tracks. It was found that these animals invariably sought the easiest mountain slopes, discovered the lowest passes, the safest way through river and marsh and the shortest path over the boundless prairie.

So to-day, when we yearn "beyond the skyline  
.....where the strange roads go down",

we find it thrilling to turn back and question from whence these strange roads have come, and we can decide that the first roads of all were made by man as he followed in the tracks of his prey, tracks leading here and there in the everlasting twilight of the forests, running by the rivers' banks, or out onto the open plains.

As the dawn of civilisation spread, mankind became more bold; he looked about him and found the world a fine place. He still huddled among his fellows for protection and company, but he had the urge within him to venture beyond the limits of the known, into the great unknown.

And as he ventured, he left tracks that others followed. As he moved from camping-ground to camping-ground, he blazed a trail, and these trails in time became known means of communication between one place and another.

In all we have considered so far, there has been little incitement to make paths on an ordered plan. Everything has been haphazard and left to chance, but now another important feature requires consideration. This is the irregular distribution of materials that had acquired the rank of necessities.

Certain localities produced good clay; others had hard flints suitable for weapons; still others had soil that supported a plentiful supply of fruit-bearing trees; and so on. These districts, once they were known, became great centres of attraction, and of comings and goings of people from far-distant parts. Pathways led to them from every direction, and year by year these pathways became more and more akin to ordered roadways.

In time they stretched not only from locality to locality, but from country to country, and even from Continent to Continent.

Looking back into the past we find that the mediaeval desire for amber determined the prehistoric trade routes of 2,000 B. C. which were driven across Central Europe; that there were routes leading across continents for those in search of *lapis lazuli*; and that in the earliest days of written history trade routes led across Asia to China, where the silk industry was already at its height.

I wonder how many roads gold and silver have caused to be made into Mexico, Alaska, Australia and Africa!

Another factor has been warfare, or perhaps I would be more correct in saying, the urge of conquest. I have spoken of the urge to travel, and in many cases its corollary is the urge to conquer.

The traveller comes upon a smiling country strikingly different from the bleakness of his own, and immediately he desires to possess it, and bring his own people to inhabit it. But this altruistic aim cannot always be achieved peaceably; in most cases he can gain his ends only by conquest.

The old Roman roads in Gaul and England are good examples of this. Julius Cæsar in his great ambition to conquer the known world, has left many

fine legacies, and among his greatest, I think, we may safely place his genius for road and bridge-building.

He early realised that mobility of troops was frequently half the battle, and that by building a network of roads throughout a country, he could reach quickly any disaffected area, before insurrection had time to prove disastrous to his plans.

General Wade followed the same military principle in Scotland when he drove a road through the hitherto inaccessible Highlands, and to this day Wade's Road is still in use.

It is obvious that whichever country we take, we will find that tribal, or international warfare has led to the expansion of roads.

I have now treated rapidly and superficially the main causes of road development. There are many others that can be imagined. Exploration—the classic example of which might be cited as the road from the Cape to Cairo in Africa; the gradual spread of agriculture in a country; roadmindedness itself in a Government—how else than this can we explain the marvellous Inca roads of Peru?

These Incan roads are worthy of a little special comment; we learn that "nothing we moderns have ever constructed in the line of arterial roads can equal or even approach this highway that was built and was in daily use more than one thousand years ago, and which made the famed Roman roads appear like mere lanes in comparison.

Over 4,000 miles in length, it stretched from Quito in Ecuador to Tucumann in Central Chile, and traversed some of the roughest, most mountainous country in the world.

It would be difficult, indeed, to find a route with greater obstacles to surmount, or with greater problems of engineering to be solved.

There were mountain ranges 14,000 to 15,000 feet in height to be scaled, canons and abysses thousands of feet in depth to be crossed, roaring torrents to be bridged, vast deserts to be traversed, morasses and swamps to be passed. But the Incan engineers treated all such as though they were non-existent.

The road, 25 feet in width, was carried up the loftiest ranges by easy gradients and zigzags; where precipices barred the way the living rock was hewn away, or retaining walls were built up for hundreds of feet to support the roadway.

Ravines and chasms were filled with solid masonry to form causeways: canons and torrents were crossed by suspension bridges with immense cables of fibre or wool anchored to holes cut through solid masses of rock; peaks and cliffs were pierced by tunnels hundreds of feet in length; for hundreds of miles smooth pavements of stones were laid across burning deserts; dykes

were constructed across swamps and shallow lakes ; and for much of its length the amazing highway was surfaced with asphalte."

It is unfortunate that the history of the old Incan civilisation is far from complete, and that we are thus unable to discover who was instrumental in building this monumental road.

Returning from Peru to Britain, and the Continental countries, we find that an immense impetus was given to road-making by the old monks.

It was the custom to establish monasteries in desolate and distant places, far from the madding crowd, and from the cities with their temptations, gaieties, and corruptions ; and day by day the monks, and the serfs they gradually gathered round them, laboured in the fields, in building abbeys to the greater glory of God, and in making roads through country hitherto roadless.

I have, unfortunately, little space here to speak of roads that have become famous in the world's history, actual or imaginative ; the Via Dolorosa, or the Way of the Cross, the Via Appia ; the Ambassadors' Road of China ; the Pilgrims' Way ; the Great North Road ; the Grand Trunk Road, and many more : each of these is subject fit for a separate lecture.

I can think of few more entertaining evenings, than of Professor Nambiyar speaking to us on Chaucer's immortal "Pilgrim's Way", perhaps the most famous road in our literature.

Or might we suggest that he take Robert Louis Stevenson as his subject ; Stevenson who was called the "Roadmender", by the pure-blooded, tribe kings of Samoa ; Stevenson who sang :—

"And this shall be for music when no one else is near,  
The fine song for singing, the rare song to hear !  
That only I remember, that only you admire,  
Of the broad road that stretches and the roadside fire."

I am tempted, oh so greatly, to turn aside from the dry and dusty way of this paper, to venture down the entrancing lanes that Stevenson so frequently, and so fondly describes. If ever a man was a lover of the open road, it was he. He cannot speak of it without breaking into song.

" Give to me the life I love,  
Let the lane go by me,  
Give the jolly heaven above  
And the byway nigh me,  
  
Bed in the bush with stars to see,  
Bread I dip in the river —,  
There's the life for a man like me,  
There's the life for ever.

Let the blow fall soon or late,  
 Let what will be o'er me;  
 Give the face of earth around  
 And the road before me.  
 Wealth I seek not, hope nor love,  
 Nor a friend to know me;  
 All I seek, the heaven above  
 And the road below me."

I have wandered far and quickly from describing the history of roads, but we all know how pleasant it is to turn at times from the main roads of life and wander for a little, like Stevenson and his donkey, down lanes that are full of turnings.

We find many such lanes in poetry and literature and I confess that my interest in tracing out references to roads in literature, is greater far than my interest in tracing out their history and development in actual fact.

Cold, scientific fact, as Professor Nambiyar so ably pointed out, frequently takes away the romance and the beauty of a thing, and leaves us with a feeling of disappointment.

So does it with roads ; if we study their construction and their surface and draining, we learn much concerning the road-makers' art, but unless we allow our imagination to have play, we will miss the very breath of Romance that plays over every roadway.

Our Grand Trunk Road of India, for instance, may be a wonderful feat of road-making ; its history may be of the utmost importance, and worth many years of research, but what thrills me more, and what puts me more in touch with the 'soul' of the road, if I may so describe it, is the Grand Trunk Road as Kipling writes of it ; the multitudinous throngs that move over its surface like ants, from the gorgeously panoplied Maharaja to the dust-covered sadhu, from the stiff-necked camel to the majestic elephant ; from the Soldiers Three, to Kim, and the priest with his begging-bowl.

I love the Great North Road as Dickens describes it, with its cumbersome coaches, the steaming horses, and the red-nosed, red-coated coachmen winding their horns ; the welcome Inns along the way, with their hissing ostlers, buxom serving-maids, and the laughter and jokes of the travellers.

It is the very breath of life to me, to lie back and think of Boadicea's chariot jolting over the rough paths, as she goes to face the Roman ; of Dick Whittington taking to the road with his cat, London a-glimmer behind him.

I think of the gay scene on the road to Dover as King Henry sets out for the Field of the Cloth of Gold : I endeavour to visualise Dick Turpin on his mad ride to York. I stand silent and sad-hearted, as the beautiful and tragic Mary, Queen of Scots, traverses the weary miles to Fotheringay Castle.

I see, indeed, I am among the crowds that gather at the roadside, the rude villagers with their mouths agape, the village blacksmith standing at the door of his smithy, while history, beauty, romance and tragedy crowd on their way before him.

I march along the white, straight roads of France, the pollarded poplars stretching to the far horizon, and my comrades march beside me ; the pipes are playing and the kilts are swinging and we sing, "It's a long, long way to Tipperary". I come that way again when the road is just so much shattered metal, and the poplars stretch broken, naked branches to the skies. The pipes still play so bravely, and we try to swing our kilts, but the heart has gone out of us, because many of those who marched with us before, have reached the end of the road from which there is no returning.

It is thus I like to think of roads, for, after all, what *is* a road apart from the users of it. A skilful engineering feat, may be ; but it is the centuries of people who have trodden it hard who give it its romance, its colour and its history.

So is it that we turn to poetry and literature for the romance of the open road. Actual history seldom tells us much, merely that in such and such a year a road was built, but our writers down the centuries have written the sagas of the open road ; our troubadours and minstrels have sung of its delights, until to-day we have such a wealth of material to choose from, that we are puzzled where to begin.

I wonder if there could be any more fruitful and enjoyable manner of studying the history of a country than by sitting at the roadside watching the everlasting procession of people that move upon its face !

Given eyes to see, and ears to hear, and discerning minds, what a wealth of experience would be ours.

It is written by Horace Bushnell that, "if you wish to know whether society is stagnant, learning scholastic, religion a dead formality, you may learn something by going into universities and libraries ; something also by the work that is doing on cathedrals and churches, or in them, but quite as much by looking at the roads. For if there is any motion in society, the Road, which is the symbol of motion, will indicate the fact. Where there is activity or enlargement, or a liberalizing spirit of any kind, then there is intercourse and travel, and these require roads. So if there is any kind of advancement going on, if new ideas are abroad and new hopes rising, then you will see it by the roads that are building. Nothing makes an inroad without making a road. All creative action, whether in government, industry, thought or religion, creates roads."

Unfortunately, we cannot transport ourselves on magic carpets down the centuries, or literally sit by the roadside as the aeons roll on, but, as I

have said, we can do this very pleasantly through the medium of literature, and can learn much of the condition of a country by reading of its highways and byways and of those who have frequented the open road.

Our Honorary Secretary gave us an excellent example of this by his valuable insight into the ancient history of Oudh. Did he not point his tale by telling us of the great road that ran through the City, a road that was bordered on either side by fine houses, a road that was watered every day, and on which the townspeople took a pride in walking?

Where we not able to visualise this ancient City the better by thinking of this splendid road? The road was symbolical of the whole splendour of the City.

I would deal with but two further little points concerning roads. The subject is a vast one, and I must apologise for this cursory treatment, and the rapidity with which I jump from one digression to another.

Roads are not always a blessing, or of necessity an improvement to a country. At times they take away something of the intrinsic beauty in the scenery of a countryside; they destroy the wild beauty of nature, and bring teeming traffic where before only the winds of the heavens, and the birds, and the animal children of nature have played.

To further the purposes of a Government arterial roads may be driven from the one border of a country to the other, sparing nothing that comes in their way, bring in their train telegraph poles, electricity pylons, and ever-increasing quantities of dust and petrol fumes.

In a sense, and harking back, back again to our last week's lecture, the advance of science is driving out the poetic in nature; solid facts are taking the place of beauty, and although the utilitarian value of an arterial road may be high, can it make up for the great, the irretrievable loss in aesthetic beauty that it causes?

I leave our iconoclastic barrister friend to take up the brief on behalf of the arterial road!

My speech in defence of the countryside would be this:—

“ For the last time in the brown dusk of our lane,  
Tree, bush and hedge have spent their beautiful store :

This is the last lone harvest :—never again  
Shall harvest be where quiet is no more.

Last of all, lovers leaned and kissed and passed  
This way to-night, and out of the moonlit sheaves  
Went toiling home of all tired men the last,  
Lonely beneath the red and dying leaves,

For these shall unbuild beauty, who all day  
 Toil in the dust their slow and noisy hours  
 Engine and crane and lift shall carve a way  
 For other feet to tread than theirs or ours.

Sleeps that last harvest at its loveliest  
 Silent, a field of gold in silver light.  
 Harvester, get you home, and turn to rest !  
 Lover, farewell ! Builder of roads, good night ! ”

I have said that I am a lover of nature, one to whom the open road calls with a ' wild-call, and a clear call that may not be denied '. I can never see a road but I wish to follow it. What is my philosophy ; what do I expect to gain from my travels ?

Like Stevenson, I am travelling hopefully, realising that it is better than to arrive. As long as I have the open road before me, running wherever I choose, I heed little concerning my destination. There is so much to be seen by the way, so many wayfarers to accompany me, so many road-menders by the side of the road to whom I can talk.

“ Does the road wind uphill all the way ? Yes, to the very end ”, but I travel on hopefully. I am like Masefield's “ Vagabond ”. *His* philosophy and mine agree. And with his words I will leave you to seek the road for yourself.

“ Dunno a heap about the what and why,  
 Can't says I ever knowed.  
 Heaven to me's a fair blue stretch of sky,  
 Earth's jest a dusty road.  
 Dunno the names o' things, nor what they are,  
 Can't says I ever will.  
 Dunno about God—He's jest the noddin' star  
 Atop the windy hill.  
 Dunno about Life—its jest a tramp alone  
 From wakin' time to doss.  
 Dunno about Death—its jest a quiet stone  
 All over-grey wi' moss.  
 An' why I live, an' why the old world spins,  
 Are things I never knowed ;  
 My mark's the gypsy fires, the lonely inns,  
 An' jest the dusty road ”.

## The College Crest.

The College crest was recognised by the Government as per Diwan's Proceedings, dated 8—1—1926, Dis. 126/R/01.

The design contained (i) the Palanquin, the Conch and the Lamp from the Cochin coat of arms, (ii) an Open Book which is a characteristic feature of most College and University crests and (iii) a Cocoanut palm to suggest Kerala.

At a meeting held in November 1929, the students voted for the institution of "College Colours." The full College Crest will be costly to embroider. So, a simpler design, with some emblem in common with the College and the Cochin coat of arms is considered desirable. The Principal invites suggestions and designs from the old students and well-wishers of the College. The popularisation of the College colours and the crest by means of blazers, ties, sari-pins and tie-pins, sleeve-links &c., will certainly serve to strengthen the bond between the members of the huge family of the *Alma mater*. [ED.]

## The College Chronicle.

T. V. Verghese of J. I. C., was among the representatives from the College in the State team which played the Effingham team. He played for the State in 1929 also against the flagship's team. We regret that his name slipped out of the list of the players from the College given in the last issue of this magazine.

\* \* \* \*

*6th February.*—The music competition for the Konkoth Ramunni Menon Medal. Sreemathi T. C. Narayani Amma (Mrs. Komattil Achutha Menon) and Mr. T. M. Mahalinga Iyer kindly acted as judges. V. K. Raghava Menon and C. P. Vijayagopala Menon were bracketted in the first place.

\* \* \* \*

Anniversary meeting of the History and Economics Association. Professor C. S. Sreenivasachari of the Annamalai University and Dr. C. C. Mathew of the Mulanthuruthi High School addressed the meeting.

\* \* \* \*

*7th February.*—The Hostels Day was celebrated in the Cosmopolitan Hostel premises. Dr. Bhattacharya spoke on "Student Life Abroad."

\* \* \* \*

*13th February.*—The Thiyya Hostel Annual Day. Rev. Fr. G. A. N. Shackle gave a "Spiritual Message to the students," and Mr. D. Padmanabhan Unni spoke on "வாய்மையெல்லம்".



**P. T. Koshy,**  
*Our best Sportsman.*



*The College Foot-ball Team—Winners of the “All-Kerala Inter-Collegiate Cup.” 1932.*

*14th February.*—The Christian Hostel Annual Day. Messrs. V. Ramanatha Iyer, P. K. Devar and T. Madhava Menon addressed the meeting.

\* \* \* \*

*19th February.*—The lady students of the College invited the Dewan to tea, and on that occasion thanked him for the comfortable accommodation provided for them in their Common-Rooms. The members of the teaching staff were also invited. The students had got up some drawing room tricks and games for the occasion. A very enjoyable afternoon was spent.

\* \* \* \*

*22nd February.*—The Anniversary Meeting of the College Literary Union. Our permanent President, the Principal presided. Miss Hester Smith spoke on "What is the Student Doing?" and Professor Aravumda Iyengar on "The Vitamins of Literature."

\* \* \* \*

*7th March.*—The Annual Examinations for the Junior Intermediate and Junior B. A. commenced.

\* \* \* \*

*12th March.*—The Staff "At Home" to the out-going students.

\* \* \* \*

*19th March.*—The results of the Annual Examinations were published.

\* \* \* \*

The Tennis Singles Cup for the Staff instituted in 1929 by Prof. G. Sreenivasan, and held till now by Mr. T. C. S. Menon, was this year made into a Doubles trophy, the teams to be chosen by lot. Messrs. K. J. Augustine and V. Ramanatha Iyer came out winners in the tournament.

### The Herbert Cup.

Our Dewan Mr. C. G. Herbert most graciously has made an endowment, the interest from which is to be utilised for awarding a cup to the best athlete in the College each year. The members of the College offer their most grateful and sincere thanks to the generous donor for thus encouraging the cause of athletics in the College, and emphasizing upon the importance of the health of the citizens of to-morrow.

### Our Foot-ball Club.

Our Foot-ball Club began the season on Thursday 8th. October, 1931, by playing a match with the local Sirkar High School. The encounter produced some fast and interesting Foot-ball and resulted in a win for the college. Our Team played challenge Matches with local teams and won fresh laurels.

Our College took part in the "All-Kerala Inter-collegiate Tournament," defeated the Union Christian College, Alwaye, who were the holders of the

Trophy for the last two years, and qualified for the finals with the Victoria College team from Palghat. Both teams played very 'astute' Foot-ball throughout, and gave remarkable display of Foot-ball intelligence. Abounding in thrills the game was a spectacular delight. It ended in favour of our team and thus we won the "Kerala Cup".

I take this opportunity of thanking all the players for their kind co-operation and valuable guidance they had extended to make this year an "year of successes."

K. APPU MENON,  
*Foot-ball Captain.*

### Campaign against Unemployment among Graduates.

As a part of this campaign the Indian Inter-University Board has requested the Universities to keep a record of information under the following headings:—

1. Name of the student.
2. Year in which the student ceased to be a member of the institution.
3. Degrees obtained with dates.
4. Present employment and date of first employment.
5. Remarks.

*Note.*—A. Employment to be classified under

1. Government Service other than teaching.
2. Business.
3. Teaching in Government institutions or private institutions. { (a) Universities and Colleges (b) in Schools.
4. Medical profession
5. Legal profession
6. Other types

B. Information under "Remarks"

1. Graduates unemployed one year after graduation
2. Graduates who have died.
3. Graduates whose employment or unemployment is unknown.

Old students of the Maharaja's College are requested to help this campaign by supplying the Principal with the information called for.

### Reviews.

**Lessons in Geometry**—for schools and colleges: Chapters 1 to 5 — Fundamental Geometry by S. N. Chatterjee. MacMillan & Co., Ltd., Re. 1/8.

This book aims to present to the beginner the elementary parts of Geometry in an inductive manner. The author rightly considers that if only

the student is made to infer propositions and theorems from knowledge of measurements made by him, the subject will be genuinely appreciated and not so much disliked as at present.

The treatment is quite exhaustive and will be found to appeal not only to the student who relies on his own work but also to the teachers who will find that with the data in the book, they can create genuine interest in the minds of the young students for the subject. The get up of the book is fairly good, the illustrations attractive, though the type used is rather small. The price of the book too, is a little bit high.

G. R. N.

\*\*\*

**English Readers**—(Three in number for the first, second and third years respectively in Secondary schools) by B. Brady, B. A. Hons. (London)—Published by Messrs. Macmillan & Co., Ltd. Price Re. 1—6—0 each for the first two Readers and Re. 1—9—0 for the third year Reader.

The books contain short graded lessons, mostly adapted, and some specially written by the author. The stories are interesting and will fascinate the young. To quote the words of the author himself, "they serve to provide the entertainment and interest without which a book would be dull indeed." The books can be used as extra readers. The large type used, now so rare in our school books, and the illustrations are sure to be appreciated.

T. C. J.

\*\*\*

**Children's English Unseens**—(Price 6 as), and **Harder English Unseens** (Price 12 as.) by Rai Bahadur A. C. Mukerjee, M. A., I. E. S.,—published by Messrs. Macmillans. The former book is full of short stories and interesting lessons. The sets of questions at the end of each lesson will surely help to improve the grammar of the children and also to write correct composition. The book will be a good extra Reader in the lower classes. The print used is very big and will not strain the eyes of the little reader.

The **Harder Unseens** will be useful for giving composition work for the High School and the College classes. It contains extracts from famous prose writers and also passages set for the Intermediate, B. A., and B. Sc., examinations of the Allahabad University. Every extract is followed by a set of questions referring to the substance, style and grammar of the passage given. These questions will enable each extract to be used with maximum benefit in classes.

T. C. J.

\*\*\*

**The Cabuliwallah and other Stories**.—Selected and edited by Mr. A. Bhattacharya, B. A. (Oxon),—Publishers: Messrs. Macmillans. Price Re. 1—4—0.

The selections are made from various authors like Tagore, Wilkie Collins,

Mrs. Gaskell, H. G. Wells, Tolstoy and W. W. Jacobs, and provide an interesting variety, because, as the editor himself observes, they "differ in substance, style and appeal." Each story has an introduction, a list of difficult words and phrases, and suggestive exercises, all of which will facilitate the cultivation of the critical acumen and the correct taste in the student which will enable him to make reading a profitable hobby, instead of an occupation to kill time with.

\* \*

**The Modern World**—by S. A. Pakeman, M. C., M. A. (Cantab). Published by Messrs. Macmillan & Co., Ltd. Price Rs. 2—8—0.

The book has a great educative value. We cannot recollect at this moment of any publication from which students of the High School standard can acquire some general information regarding the great political, social and industrial changes which have occurred in the modern world. Prof. Pakeman's book can prove a useful text-book. It covers a momentous period of 150 years, 1789—1931. The French Revolution, the Industrial Revolution, the growth of the autocratic and Free States of Europe, the growth of Liberalism, of Revolution, the self-governing dominions of the British Commonwealth, India, U. S. A., Scientific development, Social welfare, The Great War, The League of Nations, Bolshevism, Fascism,—so the chapters run, "down the ringing grooves of change", bringing the history of the modern world right up to 1931. The book is profusely illustrated, and provided with many maps. At the end of every chapter there are useful "Aids to study", and "Important dates". Besides, there are exercises and an index at the end of the book. The book should prove a good text-book for the S. S. L. C. examination. To the student who stops schooling at that stage the book will give a very useful idea of how the world came to be what it is; and to the student who expects to go into the college subsequently the book will provide a good foundation for future work.

---

മഹാരാജകീയ കലാശാലാ മാസികയുടെ  
മലയാളഭാഗം.

സാഹിത്യസാഹാനം.



# திலைக் ஸமாநதூரை செய்த கொட்டி வலிய தயுரால் திதமநஸ்கொட்டு.

—:0:—

“ஓசெலைவதூஸ்விழுாகா யெவங விஷவைகிளா வால்ப்கே முனிவுத்தீகா யோரெகாநே தநதூஜா”

ஏன மஹாகவி வள்ளித்திட்டதூ அநாத்தை அத்துக்கலோகத்தின் அநாவூகாகொட்டு அநாத்வதூத்தை அது ராஜஷ்வற்கென் வரமதியில் கேரத்மாதாவிகூ நெரிட்டிட்டதூ கநதூலூரத்தைக்கென் நஷ்டம் கைவியத்திலு பரிவரிக்கொவுன்னத்தூ. அதாயமாய பாளையு, அபுகநுமாய ஸெமாந்து, அபுயுஷுமாய வுக்கிப்பாவு, அபுகநுமாய செநாந்து, ஸந்தோஷவமாய பூரவ்தூ, முவழுதையெல்லாம் ஸமேகநரங்மாயின்ன அது மஹாநாவங். தீக்கூமாய வுலிசைக்கதியு அதுவஜ்ஜகமாய வக்ஸமத்துவு அவிடத்தை முனங்குதி மிக சூகாகாவுனவயாயின்ன. கை பூவதூமகிலு அவிடத்தை நேரிட்டு காஸவால் ஸஂததி வனிட்டதூ வரெலூ முதின் ஸாக்ஷு வகி கக்காதாஸ்.

1028 யமாஸதியில் புள்ளத்தைக்கூதித் திதமாவதாரம் செய்த திதமநஸ்கூலை மாறுகாலத்தை விழுாதூஸவு நிதுவுத்தியு பூஷி நபலதியை நியூஷ்யோட அநாஸரித்திக்கூதின்கெலு பலம் அவிடத்தை ஜிவிதீதியில் ஏதாற்றத்தை பூதுக்கூமாயின்ன. அத்து குவு அதுவார்கியூ அவிடத்தை ஜிவகாயிக்கு தெளையாயின்ன. வாரோ ஈரூப்புத்தீங்கெலு கரகளிட்டதூ பளைத்தெக்கூக்கு அப்புங்கா செய்திட்டுக்கூதூ விழுங்குஸ்கூக்கூய ஸம்பாரிக்குடையு மரு விபெஜ்ஜங்கூத்துக்கெலு ஸம்வாஸத்தீங்கெலு முனா லடிதூ வகின்ன திதமநஸ்கொட்டு ராஜபளைத்தீ மாதும்பூ, பளைத்தெங்கூ கூடியாயிதீங்கெவாக்கூத்து ஸந்துஸம்தமாய ஸஂததியாஸ். ஏனதென்றையூ, அவுராஜுஷாத்துக்கு கை பளைத்தீங்கெலு நிலயிலாஸ் அவிடத்தை வருதி அயிக்கமாயி புவரித்திட்டதை குடிப்புரயா.

ஸங்குதலோகயில் அஸாயார்களமாய பளைத்தீங்கூ பூரம் வூக்கர்களை, கக்கீ ஏனீ ஈரூப்புக்கூதிலு அப்பிதீயமாய வெஏ எது திதமநஸ்கொட்டு ஸங்குதித்தீங்கூ. புஸிலுவிப்பாகாய குடலூ க்கஷுங்கீ நஷ்டதிரிப்புங்காயின்ன அவிடத்தை வூக்கர்களத்தை உபரிமங்கால பரிப்புத்து. முழுமுரு ஸேஷாநாந்து ஏன விபெராஸ் அவிடத்தை கைக்குத. ஸங்குதத்தீங்கை யாதொடு தடவுங்

കുടാതെ സർസമായി സംഭാഷണം ചെയ്യാൻ അവിടെക്കണ്ണായിരുന്ന സാമർപ്പം മറ്റു പണ്ഡിതന്മാരിൽ സാധാരണ കാണുമാൻ കഴിയുന്നതല്ല. ശാസ്ത്രസഭ്യകളിൽ അഞ്ചാസനം വഹിച്ചു വാദപ്രതിവാദങ്ങളെ മല്ല സ്ഥാപിക്കാൻ നിലയിൽ രണ്ടുകക്ഷികരാക്കം മനസ്സിലാക്കത്തക്കവിധിയം ഉപാവാ ചിച്ചു രണ്ടുക്രൂട്ടുകളേയും കൂത്തജ്ഞതയെല്ലാം അനുമോദനവും അനാധാരാസമായി അവിടുന്ന നേടുന്നതിൽ മറ്റു പണ്ഡിക്കാർ പ്രോബലും അസൂയപ്പേട്ടുകയാണു പതിവു്. ചുരുക്കിപ്പിറയുന്നതായാൽ മഹാരാജാവിന്റെ നിലയിലുണ്ടെന്നും അവിടെക്കു മഹനീയമായ മാസുമാനം പണ്ഡിതുംകൊണ്ടു പ്രതിജ്ഞിതമാണെന്നു തന്നെ പറയണം.

അനാത്മക കാലാവസ്ഥകൊണ്ടു കലാശാലാവില്ലാത്താണവും ബിജ ദബ്ദം തിരുമനസ്സിലേക്കു സിംഗിച്ചിതനില്ലെങ്കിലും ഉത്തരവാദിത്പദ്ധതിയ രാജുകാഞ്ഞങ്ങളെപ്പറ്റി പ്രൗഢമായി കത്തകവാടകൾ നടത്തുവാനും ശവണ്ടർമാർ, വൈദ്യരും മുതലായ പ്രമാണപ്പേട്ട രാജുത്തരുപരത്തക നൂങ്ങമായി നിസ്സംഭാവം പെരുമാറി സംഭാഷണം ചെയ്യാനും വേണ്ടിട്ടുന്നതും ആരുഗലഭാഷാജ്ഞതാനവും വൈറ്റ്‌സായ്ക്കു മുതലായവരിൽ നിന്നും തുടർച്ചയാണും പാഠംകൊണ്ടു തിരുമനസ്സിലേക്കു ലഭിച്ചിരുന്നു. ഇന്ത്യാവെദസ്ഥാ യിസ്മാനത്തിൽ അസാമാന്യമായി ഉജ്ജപലിച്ചിരുന്ന കർസന്തലും തന്നെ അവിടെത്തെ വാക്സാമർപ്പത്തിൽ വിസ്തിച്ചിട്ടുള്ളതായി പ്രസ്താവിച്ചിരിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ എത്രയോ ആരുഗലേയപ്രമാണികൾ അവിടെത്തെ അസാധാരണമായ വാഗ്മിതയെ പല സന്ദർഭങ്ങളിലും അഭിനന്ദിപ്പാനിടയായിട്ടുണ്ട്.

ചെരുപ്പുത്തിൽ തന്നെ കത്തിരസ്സുവാരി, മുത്രയാവിനോദം എന്നിവയിൽ തിരുമനസ്സിലേക്കു താൽപര്യമുണ്ടായിരുന്നതിനാൽ കായികാഭ്യാസവും ഉപേക്ഷക്രമപ്പേട്ടിരുന്നു. കാഞ്ഞിരസ്സുള്ളിൽ എഴുന്നേളം താമസിക്കുന്ന സമയങ്ങളിൽ പലപ്പോഴും അവിടുന്ന നായാട്ടിൽ രസിച്ചിരുന്നു. കണ്ണംസർവ്വേററ്റർമാക്സ് കണ്ണുകളിൽ പരിചയമില്ലാത്ത വന്നഗമനങ്ങൾ അവിടെക്കു പരിചിതങ്ങളായിരുന്നു. കാട്ടിൽ സംഖരിക്കുവോരം കാട്ടരമായി സംഭാഷണം ചെയ്യുന്നു അവരുടെ സ്ഥിതികൾ അറിഞ്ഞു വേണ്ടപ്പേട്ട സഹായങ്ങൾ ചെയ്യാനും അവിടുന്ന ജാഗത്രകന്നായിരുന്നു. എത്രൊരു വസരത്തെന്നും പലവത്താവളിം വിനിയോഗിപ്പാനുള്ള ശക്തി തിരുമനസ്സിലേക്കണ്ണായിരുന്നു. അസാധാരണമുള്ളിലുന്നാണ്.

ഇളയ തന്മാരാനായിരിക്കുവോരും തന്നെ, അവിടെത്തെ പുരാഗാമിയായ ചിങ്ങമാസത്തിൽ തീരപ്പേട്ട വലിയ തന്മാരാൻ തിരുമനസ്സിലെ കുടിയാലോചനകൾ വഴിക്കു ഭരണപരിചയം സന്ദേശിച്ചും കേളി കേട്ടും കഴിഞ്ഞിരുന്ന തിരുമനസ്സിലെ സ്ഥാനാരോധണം 1071 ചിങ്ങമാസത്തിലാണ് നടന്നതു്. മഹാരാജാവിന്റെ നിലയിൽ അവിടെക്കു നടത്തേണ്ടിയിരുന്ന തുരുങ്ങൾ ഗൈരവമേറിയവയും നാനാമുഖങ്ങളുമായിരുന്നതു കുടാതെ അനാത്മക ദൈഡ്രാഗിക്കലോകത്തിലുണ്ടായിരുന്ന രേഖാസിന്ധുവും അഴിമതികളും അമത്രവാൻ കയ്യേതെന്നും കരുളിക്കു അവിടെനേ

തീപ്പുട്ട് സ്ഥാനത്തും ഗംഭീരമായ വലിയ തന്ത്രം തിരഞ്ഞെടുക്കാണ്. ഒരു

പ്രോത്സാഹിക്കുന്ന ഒരു വാദം ആവാവയും സകലക്കും പ്രതിനിധി ഷാമനപോലെ അനിഭാവപ്പെട്ടിരുന്നു. ആ സന്ദർഭം അവിടത്തെ പ്രത്യേകശക്തികരിക്കാതെ നിക്ഷേപം മാകയും കൊച്ചിരാജുഭരണത്തിൽ നിന്നും ഭാവിപ്പിച്ചുകയും അനേകങ്കുട്ടി സ്ഥിരപ്പെട്ടുകയും അണിയുന്നതു്.

ഭരണതന്ത്രത്തിൽ നിന്നും ഗതിയെ ബ്രിട്ടിഷരിൽ തിരഞ്ഞെടുത്തവാം, ഭരണകാർത്തികൾ പക്ഷപാതം, കക്ഷിമിസ്റ്റും മുതലായ വിപ്പുവങ്ങൾക്കിടവരാതെ കഴിപ്പാനമായി കൂപ്പുസമയത്തേക്കു ബ്രിട്ടിഷുസ്റ്റീസിൽ നിന്നും ദിവാനാരെ തിരഞ്ഞു നിയമിക്കുന്ന നയം തിരഞ്ഞെടുക്കാണ് തുടക്കിയതാണ്. അവിടത്തെ തിരഞ്ഞെടുപ്പിൽ നിന്നും മാതൃകകളായ സർ. റാജഗോപാലാചാരി, സർ. ബാനരജി മുതലായവർ കൊച്ചിരാജുഭരണത്തിൽ എന്നെല്ലാം പരിജ്ഞാരങ്ങൾ വരുത്തിട്ടുണ്ടെന്നുള്ളതു് സർവ്വിഭിത്തമാക്കാതെ ഇവിടെ ആവശ്യപ്പെട്ടാണെന്നുണ്ടെന്നില്ല. അവിടുന്ന തിരഞ്ഞെടുത്തിട്ടുള്ള ദിവാനാരിൽ പലതു ഇവിടവിട്ടു പോയതിൽ പിന്നെയും അവരും അവിടുന്ന തിരഞ്ഞെടുത്തിൽ കുമോൽത്തുഞ്ചുങ്ങളായ പദ്ധതികൾ മുറാം മുമായ വിധത്തിൽ വരിച്ചിട്ടുള്ളതു് ചിലർ ഇപ്പോൾ വഹിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതും അവിടത്തെ വിവേചനങ്കരിക്കുന്ന മതിയായ ലക്ഷ്യമാണ്.

സെററിൽമെൻറ്, വിഭ്രാംപുരവരാം, തീവണിനടപ്പാക്കൽ, നാഗരികസപയംഭരാം, തുഷിറുവസായപോഷണം ഇവ അവിടുന്ന നടപ്പിൽ വരുത്തിട്ടുള്ള ഏപ്പുട്ടുകളിൽ പ്രധാനപ്പെട്ടവയാണ്. കാരോ സമലങ്ങളിലും പ്രത്യേകം വരുത്തിട്ടുള്ള പരിജ്ഞാരങ്ങളേയും മുണ്ണങ്ങളേയും ഏപ്പിപ്പിറുത്തു തിപ്പാൻ സാധിക്കുന്നതുമല്ല. ഉദ്രോഗത്തിനും ആക്രോഷിക്കുന്നതിൽ യോഗ്യതയും മരുന്നും അവിടുന്ന പ്രമാണമായി സ്പീകരിച്ചിട്ടില്ല. പറവും പാർപ്പവും അവിടുന്ന നോക്കിയിൽ നില്ല; വച്ചപും പാർപ്പവും അകാലത്തു് മുത്തു കഴിന്നതിട്ടമില്ലായിരുന്നു. ഒരു ഡിപ്പാട്ടുമെൻറിലേയും പ്രത്യേകസംഗതികളിൽ കൂടി അവിടത്തെ സപനം അലു പതിന്തിരുന്നു. നാട്രാജാക്കമോഡുടെ ഇടയിൽ അവിടത്തെപ്പുലെ കാത്തിരാനമുള്ള വർ ഭർപ്പുമോബാനു കർസൻ പ്രഭ തന്നെ പ്രശംസിച്ച പറവനിടയായിട്ടുണ്ട്.

തിരഞ്ഞെടുത്തിലെ ഉംജസപലമായ റാജുഭരണം പ്രതിക്ഷണം പുരോഗതി കൊണ്ട് ഭാസ്യരൂപം എപ്പോവരുതുക്കുവരുന്നു റൂതുക്കുപരസ്യരമായ പ്രതിക്ഷണ പാതയുമായിരുന്നു. പ്രജകളുടെ എദ്ദെഹത്തിൽ തിരഞ്ഞെടുത്തിനും നിന്നും സമാബന്ധിച്ചിട്ടുള്ള സ്ഥാനത്തിനും പറമെ ഭാരതചക്രവർത്തിയിൽ നിന്നും അനമോദനചിന്മായി ലഭിച്ചിട്ടുള്ള ജി. സി. എസ്. എ; ജി. സി. എ; ഇ; എന്ന സ്ഥാനങ്ങൾ തിരഞ്ഞെടുത്തിലെ പേരിൽ ബ്രിട്ടിഷ് റവമേംണ്ടിനണായിരുന്ന ബഹുമതിയേയും വെളിവാക്കുന്നു. മേലുന്നതെ സ്ഥാനങ്ങളിൽ ആളുതേത്തു് നോമത്തെ ധർമ്മിയർഖാവാൻ നോ ഏഴുനേരിയപ്പോഴും, രണ്ടാമതേതതു് ചക്രവർത്തിയുടെ സന്നിധിതനായ കൊണ്ട് മഹിതമായ രണ്ടാമതേത ധർമ്മിയർഖാവാൻ സന്നിധിതനായ സന്ദർഭത്തിലും ലഭിച്ചതാണ്. അവിടുന്ന നടത്തിട്ടുള്ള ഇരു രണ്ട് സർവ്വഭാരത

സംശ്ലിഷ്ടിയാണും പ്രധാനപ്പെട്ട പല നാട്കരാജാക്കന്മാരുടെയും സെംഗാൽ വും, കാലി മുതലായ വില്ലാക്കുന്നങ്ങളിൽ വിള്ളണ്ട വിദ്യാഭ്യാസരംഗം പരിചയവും അവിടെക്കു ലഭിപ്പുന്നിടയായി.

കൊച്ചിരാജുത്തിലെ മഹാരാജാക്കന്മാരുടെ ഷഡ്പിപ്പുത്തി കരുക്കാലമായി ആദ്ദോഷിപ്പാൻ സംശ്ഠിതി വരുത്തു നോക്കിയെന്നതിനാൽ തിരക്കമന്നും ഷഡ്പിപ്പുത്തി പ്രജകൾക്കു മഹോസ്ത്വമായിട്ടാണു തോന്തിയതു്. ആ ത്രഞ്ചേരുവം അവിടുന്ന കല്പിച്ചത്തിലെ വെച്ചു് ഉത്തുജ്ഞരിതിയിൽ നടത്ത പ്പെടുന്ന രാമവർമ്മ സാസ്ത്രത്തുകലാലയം. പ്രതിവഷ്ടം ശാസ്യസദ്ധനകൾ നടത്തുക, ശാസ്യജ്ഞന്മാക്കം ശാസ്യവില്ലാത്തികരംക്കം ഉച്ചിതമായ പ്രോത്സാഹനാ നശകക മുതലായി ശാസ്യപ്രചാരത്തിനു വേണ്ട വ്യവസായ ഓഡിഷൻ അനുപദാ അനുജ്ഞിച്ചു വന്നിരുന്ന അവിടുത്തെ ഉദ്യമങ്ങൾക്കു് മുഴുവില്ലാലും മക്കമണിയായിട്ടാണു രാജിനിമിച്ചിട്ടുള്ളതു്. പ്രാചീന വിതിയിൽ ശാസ്യപാഠം നടത്താറുള്ള അല്ലെങ്കിലും ചില സ്ഥാപനങ്ങളിൽ മുതലായ പ്രമുഖസ്ഥാപനങ്ങൾ മുഴുവിലെ നായ ഭരണാധിക്രമക്കുമാറിതി അവിടുന്നതുമേൽ ചുമ്പുപോലെ ചെത്തു തേരുവാടു തുപിക്കിപ്പാൻ സംശ്ഠിതായ സാധിക്കാതെ വന്നപ്പോൾ അതിനെ യീരാഭാത്രങ്ങായ അവിടുന്ന പാട മനോരാജുത്തിയും നിന്നു നിരസിക്കുകയാണെന്നായതു്.

1089 ലെ അവിടുന്ന വിളംബരപ്പെട്ടതിയും സ്ഥാനത്തുാശനിണ്ണയം, പത്രത്താവരു കൊല്ലുക്കാലം സമുജ്ജപലമായും ഉർജ്ജപലമായും നടത്ത പ്പെട്ട അവിടുത്തെ ഭരണത്തിനു പരഭാഗംകൊണ്ടുള്ള ശ്രോംഗാതിരേക തേതയാണാണാക്കിയതു്. ആ നിണ്ണയമാണു് അവിടുത്തെ ‘രാജഷി’ എന്ന പദത്തിനാമനാക്കിയതു്. സ്ഥാനത്തുാഗത്തിന്റെ ഭേദതു് മുഴുവിലും അവിജ്ഞത്തുമായ രഹസ്യമായി തന്നെ വർത്തിക്കുന്നതിനാൽ ‘പലാനമേയോ ആരംഭാ’ എന്ന മുദ്രാവാക്യത്തെക്കുറിച്ചി കവിതയിട്ടുള്ള അവിടുത്തെ പ്രാരംഭങ്ങൾ നില എന്ന കുടി ശ്രീക്കുമാനിയിൽ രിക്കുന്നു. മഹതു് തിരക്കുണ്ടിലെ ഗാഡിച്ചതിനെന്നും പ്രഭൂനമാണു്. സ്ഥാനത്തുാശനം അവിടുത്തെ മഹിച്ചയെ നേരുകുടി അധികമാക്കുകയും വിത്രുമവും സുവജിപിത്വം അനുഭവിപ്പാൻ അവിടെക്കു സെംകൽമുണ്ടാക്കുകയും ചെയ്യുതിനായി അതിൽനിന്നായിട്ടുള്ള നാട്ടം അവിടുത്തെ ബാധിച്ചിട്ടും.

സ്ഥാനത്തുാശനം ചെയ്യുതിനു രഘുവും ശാസ്യപരിശുമാം, പുരാണപരാരാധാനം മുതലായ സദ്പ്രാപാരങ്ങളിലാണു് അധികസമയവും അവിടുന്ന വിനിയോഗിച്ചിരുന്നതു്. പുന്നയിൽ വെച്ചു കുടിയും ആയുദ്ധേം മഹാമണ്ഡലത്തിന്റെ വാഹിക്കയേറ്റത്തിലും മതിരാഗിയിൽ വെച്ചു നടന്ന ഭാരതീയലാഞ്ചികമഹായോഗത്തിലും അവിടുന്നു് അന്തരാശനാധിപത്യം വഹിച്ചുള്ളു് വിത്രുമകാലത്താണു്. ശാസ്യാർമ്മവച്ചു് അവിടെക്കു എപ്പോഴും രബകരമായ ഒരു വിജ്ഞാദമായിരുന്നു. വിദ്യാഭ്യാസരംഗം സംഭാഷണം ചെയ്യുന്ന സംശ്ലിഷ്ടിയിൽ തന്റെ പദവിയെ വിസ്തരിച്ചു സമഭാ

തീപ്പുട സ്ഥാനത്യാഗംചെയ്യു വലിയ തന്ത്രം തിരഞ്ഞെടുക്കാണ്. ഒരു പ്രദർശിപ്പിച്ചുകൊണ്ടാണ് അവിട്ടന പെതമാറിയിരുന്നതെന്നുള്ളതും അന്താവേക്വേളുമാണ്.

ഒന്നുവരുത്തുട കാഞ്ഞത്തിൽ തിരഞ്ഞെടുപ്പാലെ കണ്ണിശ്ശേരുള്ള വർ വേരെയുണ്ടാക്കുമെന്ന തോന്നനില്ല. അവിട്ടതെന്ന നിരുത്തുങ്ങൾ സുക്ഷിച്ച നോക്കിട്ടുള്ള ഒരുവന്ന് അവിട്ടന് ഒരു പ്രത്യേകസമയത്തിൽ ഒരുപ്പിടിട്ടുള്ള അംബലി നോക്കി വാച്ചുകൂടാതെ സമയം കറിക്കാവുന്നതാണ്. ഇന്ന സമയത്തു സ്ഥാനം, ഇന്നപ്പോൾ ദേവകാംശം, ഇന്ന നേരത്തു വിനോദാലാപം, ഇന്ന സമയം മുതൽ റിക്കാർഡി നോക്കൽ എന്നിങ്ങനെ സ്ഥിർപ്പിച്ചെടുത്തി നിക്ഷപോക്ക കൂടാതെ നടത്തിവന്നിരുന്നതിന്റെ ഫലമാണു അവിട്ടന രോഗവും ദൗർഖ്യവും ബാധിക്കാതെ എഴുപ്പ് തൊന്തരുവും തിരഞ്ഞെടുപ്പുവരെ സുഖജീവിതം നിലച്ചതു്?

ലഭ്യവായ ദ്രോഗബാധനിമിത്തം ഒരു മാസത്തോളമായി ചികിത്സയിൽ ഇരുന്നിരുന്ന തിരഞ്ഞെടുക്കാണ് തീപ്പുടന്തിന്ന് അല്ലെങ്കിൽ ദൈയാണ പതിഖിൽ പ്രകാരം ദേവകനോരത്തെ സന്ധ്യാവരദനാ വിധിപോലെ നടത്തിയതു്. എങ്കിലും മത്രുജീവിതം ക്ഷണംഞ്ഞരമാണെന്നുള്ളതു തത്പരത അനുസ്ഥാകരിപ്പാൻ ആക്ഷ കഴിയും? അതുംഡിത്തതിന്റെ സുചകമായ പാശുലഹംയാഗം അവിട്ടതെന്നും ആത്മാന്തിക വിശ്വാസത്തെയാണു കഴിഞ്ഞ മകരം 16-ാം- രാത്രി എഴു മണിക്കുന്ന മുക്കു വരുത്തിക്കൂടിയതു്. എന്തു ചെയ്യാം?

അരഹമേവമതോ മഹീവതേ—

രിതിസമ്പ്രദാ പ്രകൃതിശ്ശപചിന്തയതു്!

ഉദ്ദേശരിവ നിർമ്മനാരതേ—

ശ്ശപദവനാസ്യ വിമാനനാ കപചിതു് !!.

## ജീവിതരാനം.

വി. അരുമേനോൻ, വി. എ.

എന്താനാൽ ഭ്രാദവി ചെത്തുംകൊള്ളിനാ,  
വന്തുപുലത്തിനാ, സർക്കാലം  
അടിപ്പരിജീവിതമാസപദിച്ചാസപദി-  
ച്ചല്ലതാൻ യന്നരിൽശന്നനായേൻ.  
എന്നെട പൊസനിപ്പാസമരത്തിലു-  
ണ്ണബന്ധിയായത്തിരാത്ത ജീവജാലം  
മൻതരിയോരോനമെത്രയോ ജീവികരി  
സന്ധിയും മുഹമാണ്യഭാണ്യമത്രേ  
പാറിയുംനീനിയിരുമോടിയും ചാടിയും  
പോരിട്ടുമന്ത്രാന്ത്രമോമനിച്ചും  
വാഴുകയാണെന്നെനമെന്ന് ചുറ്റും പ്രാണികരി  
ലോകകവിത്തിന്പെണിത്തരങ്ങൾ.  
കണ്ണിൽ പുണിരിപ്പാലും കലാന്നാരി  
മനിലഭജിപ്പിത്തേച്ചുാലതനിൽ  
പാവമാമെന്നുംകിരാഴുകിയ  
പാവനാത്മാവേ ! താൻകൈതൊഴുങ്ങേനാൻ  
അങ്ങേങ്ങനുഗഹപ്പുഗ്രമാം കൈതലും  
ത്രഞ്ചംക്ക പൊൻകുടയായുംവരട്ടു !  
ഇയ വിശ്വരില്ലിതൻ മുപ്പുസമാനമാം  
ജീവിതം പാഴുമുട്ടുതെല്ലും  
നല്ലുംകിരിട്ടുമാണായതു, ഭിവത്തിന്  
കയ്യിലുംമായുംതോനമല്ലോ.  
അല്ലവല്ലുകിംകുടിയും ലോകത്തെ  
യുള്ള ശിഖത്തെന്നും സ്നേഹിയും താൻ  
തല്ലുകൊണ്ടിടിയും വീടിൽവസിക്കവാം  
നല്ലുയോ ബാലകൾക്കാംക്ഷിയുംനാ.  
അന്യകാരത്തിലേരജ്ജേനാ നഡിച്ചിട-  
മന്ത്രപസിത്തതിൽകുടിയും താൻ  
വാദച്ചാരിസ്ഥാനം പാര്ത്തുകടത്താനാണ  
തെശപരമാണെന്നപാടിനിന്ത്തം.



## കേരള റത്നിൽ കൈരളിയുടെ സ്ഥാനം.

(കൈരളീയാസൻ.)

കേരളത്തിൽ, അവിടത്തെമാത്രഭാഷയായ കൈരളിയുടെ സ്ഥാനം എൽ്ലു് എന്ന ചോദിക്കുന്നതോ സംശയിക്കുന്നതോ അനാവധുമെന്ന മാത്രമല്ല, അപഹാസ്യവാക്കുടിയാണ്. ഒരു വീട്ടിൽ അതിലെ അമ്മക്കു് അധികാരമെല്ലു്, സ്ഥാനമെല്ലു് എന്നൊന്നും ആരും ചോദിക്കാറില്ല എല്ലാ. ആ അമ്മതനെ അവിടത്തെ നായികയും നിയന്ത്രിയും ആയിരിക്കുന്നതു്. അതരം അവകാശവും അധികാരവും കേരളവാസർഗ്ഗമത്തിൽ കൈരളിക്കും ഉണ്ട്. മരംക്കത്താല്ലൂചിപ്രകാരം അവർക്കുതന്നെന്നയാണു ശക്തിയും സ്പാതന്ത്ര്യവും ഉണ്ടായിരിക്കേണ്ടതു്. ദത്താവിനകുടി അവളുടെ അനാമതിക്രമാതെ യാതൊരവകാശവും സ്വാധീനപ്രകാരമില്ലഎല്ലാ. പിന്നുയിണ്ട വഴിപോക്കുകൾക്കും റാസക്കാരായവിഭേദങ്ങൾക്കും? എന്നാൽ അതുനും ഭർത്തുവസ്തുവും സാല്പിതമയമായ കൈരളിയാകട്ടെ സ്പദ നസ്താലെതനെ തന്റെഭർത്താവായ ഗീറ്റുണാത്താടകാത്തുചേര്ന്നു നേരും അദ്ദേഹത്തിന്റെ ശാസനമില്ലാം, ലാളനയില്ലാം ചൊയ്യില്ലാം തന്നെയിരുന്നു തുള്ളിയും പുള്ളിയുംനേട്ടി തന്റെ സകലസ്വത്തും ഭർത്തുഭരണത്തിൽനിക്കുപെട്ടിരുന്നുവെന്നായിരിക്കുന്നു. പച്ചഭാഷയിൽ പറയുന്നതായാൽ ഭാവിപ്പിടിച്ചു പാശ്ചാത്യ ഭാഷയിൽനിന്നു പൊട്ടിത്തെന്നിച്ചുണ്ടായ പഴയമലയാളം ആൽക്കു കേരളത്തിൽ വന്നപോരാം അവതരെ ഭാഷയായ സംസ്കരിപ്പിച്ചുവരുന്നു കലന്നു പുതിയ മലയാളഭാഷയായിത്തീർന്നു.

ഇങ്ങനെങ്ങനിച്ചുവായും കൈരളീയേബി കേരളരാജ്യത്തു വളരെ കാലം സകലസമതയായിട്ടും സഭ്രാതർക്കുള്ളായിട്ടും വാണിജ്യം. ബുദ്ധമായപുഞ്ജിയും നേട്ടി. സംഗ്രഹിതത്തിലും, സാഹിത്യത്തിലും, ശാസ്ത്രത്തിലും കൈരളി കമനിയമായിതനെ കളിയാടിയിരുന്നു. വാസർവൈരം ഉപബഹില്ല, ശബ്ദച്ഛിക്കുവരുമില്ല. സകലസംഗതികളെക്കുകുവാനും, വസ്തുക്കളെവാൻനിക്കുവാനും വേണ്ടിയ വാക്കകൾക്കും ധാതനാരക്കരവും കംബുമാഡിയന്നില്ല. കിളിപ്പും, വടക്കൻപും, അമ്മാപ്പും, കറത്തിപ്പും, തുള്ളിപ്പും എന്നിരും അനേകമട്ടിൽ അശംഖ, പാട്ടകൾ; നാടകൾ, ആദ്യാധിക, കാര്യം, എന്നിവ; ഗണിതശാസ്ത്രം, ചികിത്സാശാസ്ത്രം, രസതന്ത്രം, പ്രതിതിശാസ്ത്രം എന്നതുടങ്ങി പലതരം ശാസ്ത്രവിജ്ഞാനങ്ങൾ—ഇവകളുണ്ടാക്കുന്നതിനും ലേഖവും ക്രസലോകരുമുണ്ടോ മലയാളഭാഷക്കണ്ണായിരുന്നില്ല എന്ന നിജീടു കൈരളമോ മലയാളഭാഷക്കണ്ണായിരുന്നില്ല എന്ന നിജീടു കൈരളം ഉംട്ട് ഗമ്പങ്ങൾതന്നെ തെളിവാക്കുന്നുണ്ട്. അക്കാദമിയും ഇതരഭാഷകളിൽനിന്നും കിട്ടാവുന്ന അറിവുമുഴുവനും അതതുഭാഷ പറിച്ചുസാഡിച്ചു, അതിനെ മലയാളഭാഷയിൽ വിതരണംചെയ്ക്കുന്നതും സാധാരണാന്തരനെന്നയായിരുന്നു. സാങ്കേതികരണ്ണപ്പുംരം ഇപ്പോഴുള്ളതും ആവ

ലാതിയമന്നില്ല, ഉപയോഗിക്കുന്ന പദ്ധതി ‘പററി’യില്ലെന്നപരാതിയ മില്ല. ഇങ്ങനെ പലശാസ്യങ്ങളിലും പ്രതിപാദിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള സംശയിക ദി ഇന്നത്തെ പാശ്ചാത്യശാസ്യങ്ങളോടുകൂടി ‘ഉസീ’യാൽ, വളരുമ്പ്രയി ദും വാസ്തവത്പത്തിലും താഴെ നിന്നുക്കത്തന്നുവേണ്ടിയിരിക്കാം. എത്ര പുരാതനചാഥാത്യശാസ്യങ്ങളിൽ സ്ഥാപിച്ചതപ്രകാശം പിന്നിട്ടുള്ള ശവേഷണങ്ങൾകൊണ്ട് ‘അതപേ’ങ്ങളായിത്തുജിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതും, അതുപോലെ അന്ന് അണ്ണപ്രമാണമാത്രമായിരുന്ന ശാസ്യബോധം ഇന്ന് വിപുലമായിത്തിന്നിരിക്കുന്നതും! അതു വിചാരിക്കുവോടു അന്നത്തെ മലയാളികൾ അവരുടെ സമകാലിനമാരായ മറുള്ളവരിൽനിന്നും എത്ര ദേഹം ഉയന്നിന്നുവരായിരുന്നു!

പിന്നിട്ട് വന്നശോചനിയസ്തിക്ക കാരണം മലയാളികൾത്തന്നു യാണു, മലയാളഭാഷയില്ലെന്ന് അല്ലപ്പെട്ടാലോചനകാണ്ട് സ്വീകരിക്കുന്നതാണ്. അതുംഗളേയക്കും ഭാരതത്രൈ കരസ്ഥമായ ഉടൻ അതുംഗളേയ യും തലമുയർത്താൻ തുടങ്ങി. മുഴും ഭരണം ഭരതത്തിന്റെ മുഖത്തിനായിട്ട് വരണ്ണമെന്ന അന്നത്തെ ഭരണാധികാരികൾ വിചാരിച്ചു വിശ്വാവി തരണംതുടങ്ങി പല അന്നറഹണ്ടും നമ്മരാക്കം നൽകവാൻവേണ്ടിയ ആപ്പുംകൾക്കുചെയ്യു. അവരുടെയരായതും മുഴുവനം അവരുടെ ഭാഷയിൽ തന്നെ അവർച്ചെയ്യുതിൽ അതുംതമാനമില്ലപ്പോ. എന്നാൽ നമ്മൾ നമ്മളുടെ നാട്ടഭാഷയെ ഡിക്കറിക്കണമെന്നും, തുജിക്കണമെന്നും അവർധാരാതോ ശാസനയും ചെയ്ക്കുണ്ടായില്ല. വാസ്തവത്തിൽ, നമ്മൾ അന്നകരണ്ണപ്പിശാചിനാൽ ബാധിതരായി ഭേദച്ചതലതിരിഞ്ഞു വരുമായിട്ടോ, അതോ, അങ്ങനെചെയ്യാൽ അവക്കും അധികം പ്രീതിയാക്കമെന്ന് അസ്യാളിച്ചിട്ടോ, എങ്ങനെയായാലുംവേണ്ടില്ല, മലയാളികൾ സപയമേതന്നു കൈരളിയെന്നിട്ടിക്കവാനും നിരാകരിക്കവാനും തുടങ്ങി. മുതിൽ പ്രജകളുംപുംപലതന്നു രാജാക്കമൊം അപരാധികളുമായി. മുപ്പകാരം തൃത്തേരും ചെയ്തോരുന്ന മാത്രഭാഷാഭർത്തനമായ മഹാപാതകത്തിൽ നിർപ്പിച്ചം വിഹരിക്കുന്ന കേരളീയതട പ്രമരണളളം പരിഹാസങ്ങളുമേറുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന കൈരളീമാതാവും നാട്ടവിട്ടോടാത്തതും നാമാവശ്രേഷ്ഠമാകാത്തതും ആ മാതാവിന്റെ പുത്രവാസല്പ്പത്തിന്റെ ശക്തിയെന്നാലുംതെമരിന്നുണ്ടോ?

അതു അന്നാശാസ്യമായിട്ടും നബ്ദം മാത്രണ്ണുവും മാത്രഭജനവും. വിശ്വാംഗ്രാം ലഭിച്ചവർ—എന്ന പറഞ്ഞാൽ അധുനിക അതുംഗളേയ പാംശാലാവിശ്വാംഗ്രാം—തന്നെയല്ല, അതിലെ വക്കാഭക്കാക്കണബാധം കടിച്ചുവരും കൂടി തമിൽ സംസാരിക്കപ്പോഴും എഴുതുകൾ അയയ്ക്കുന്നും ഹംഗീഷ്മാഷമാത്രമെ ഉപയോഗിക്കകയുള്ളൂട്ടുവെന്ന അശ്വി സാക്ഷികമായിട്ട് സത്യംചെയ്തിട്ടുള്ളൂട്ടുവെന്നും അവരുടെ നിജുഷ്ടയും നെന്നരാലുവും കണ്ണാൽത്തോന്നില്ലുകും. മലയാളപാം പ്രയോഗിക്കാതെ യാതോ നിന്മത്തിയിലുംവേണ്ടിനില്ലെന്നുകണക്കാൽ കൂടി, സംഭാഷണത്തിൽ അപദാത്തതെ വളച്ചുമുഖിച്ചാടിച്ചും ‘ഹംഗീഷ്മികരിക്കക്ക’യും, കത്തകളിലാണെങ്കിൽ ആ പദത്തെ ഹംഗീഷ്മിപികളിൽ കരിച്ചുവിട്ടുകയും ചെയ്യു

നാതു സാധാരണമായ കാഴ്ചയല്ല? ഇവർ മുന്നവാക്ക് ഉച്ചരിച്ചാൽ രണ്ടേണ്ടുകാലം പ്രണാഭാശയാവും. ഇങ്ങിനെ ചെയ്യുന്നതിൽ അവക്ക് ലേഡം ജൂതപെം തോന്നനിപ്പെന്നല്ല, അഭിമാനംകൂടിയുണ്ട്! ഇങ്ങനുള്ളിൽ എത്രപേരാണും അവരോടു മലയാളത്തിൽ ഒരു ലേഖനമെഴുതാനോ, പ്രസംഗംചെയ്യാനോ ആവശ്യപ്പെടുകയും “അഞ്ചു, മലയാളത്തിൽ വരു. ഇംഗ്ലീഷിൽ വേണമെങ്കിൽ ആവാം” എന്ന പറയുന്നതു! അവും! ശീമയിൽനിന്ന് അപ്പോരാധതനെ ക്ഷുദ്രപിരിഞ്ഞിയ സാല്പ്പുന്നാരേകാം സാല്പുമാരാണും ഇവർപ്പോലും! മറ്റൊരില്ലെന്നും തങ്ങൾക്ക് അറിവുണ്ടെന്നും വെച്ചിട്ടുള്ള. വിഷയങ്ങളെപ്പറ്റിപ്പുണ്ടാദിച്ചാൽ “എനിക്കു മലയാളത്തിൽ പറയുന്ന മനസ്സിലുക്കാൻ വരുമ്പല്ല” എന്നും മറ്റും മറ്റൊപ്പടിതങ്ങൾ. അവന്വെന്നും മനസ്സിൽ ഉള്ളിക്കുന്ന വിചാരങ്ങളും ആദ്യങ്ങളും സ്പാഡാശയിൽ പറയ്തുവിട്ടവാൻ ശക്തിയില്ലാത്താണും ഇങ്ങനുള്ള കൂട്ടുകൾ അണ്ണാതു. ഇംഗ്ലീഷിൽ വിധാനം കുറഞ്ഞുവരുത്തുന്നും!

ഇന്നുംബുള്ളപ്പോലെതന്നെ ഭരണാധികാരികളും ലേഡം കരവില്ലാതെ—അതുകൂടും, അധികാർത്തനെ—ഇക്കാല്യത്തിൽ കരക്കാരാണും. തങ്ങൾതന്നെ തെരുവെച്ചുന്നതിനു പുറമേ, പ്രജകളെകൂടി വലിച്ചു തെറ്റായ പന്മാവിക്കൂടി നയിപ്പിക്കുന്നു. നാട്ടാശയ, പോര, സപ്രതി മാതൃഭാഷയെ, ‘ഭരണാശ’ (സവർഖമെന്നുവക ഭരണകാല്യങ്ങളിൽ എഴുതുകയുംതുവരാൻ ഉപയോഗിക്കുന്ന ഭാഷ) യാകി സ്പീക്കരിക്കാതെ അവഗണിക്കുന്നു. മേൽക്കോയിമയായ ബ്രിട്ടീഷും അധികാരികളോടു പെയ്മാറുന്നതും, ഇംഗ്ലീഷ്-കൂടാതെ നിവൃത്തിയില്ലപല്ലും. അവക്ക് അവരുടെ ഭാഷയിൽ അതു ആശാസ്യമായ അഭിമാനമുണ്ട്! കഴുവും നമ്മുടെ ഭരണാധികാരികളും അതു അഭിമാനം അനുകരിക്കുന്നില്ലപല്ലും! അതുകൊണ്ടു കേച്ചരികളിൽ പതിവുപോലെ നടത്തുന്നതു മലയാളത്തിലപല്ലും മാതൃമല്ല, തരമുണ്ടുകൂടി വരുമ്പുന്നതും ആര്യമുണ്ട്. കോടതി ഭാഷയായിട്ടും ഇംഗ്ലീഷും മലയാളവും ഒരുപോലെ സ്പീക്കരിക്കപ്പെട്ടിട്ടണെങ്കിലും കോടതി ഭരണവിഷയങ്ങളിലും, വകീലമാരുടെ പ്രസംഗങ്ങളിലും, നിയമം ധിപതിയുടെ റ്റായിനിന്ന് തുടരിയിലും മറ്റും ഉപയോഗിക്കുന്ന ഭാഷ ആംഗൂഢാശതന്നെ. ആ ഭാഷതീരെ അറിവില്ലാതെ കക്ഷികളോടും സാക്ഷികളോടും ചോലുങ്ങരും നടത്തി ഉത്തരവാദിക്കുന്നതിനു മാത്രം, ഗതുന്നരമില്ലാത്തതിനാൽ, മലയാളാശ ഉപയോഗിക്കുന്നു. ഇന്നുംബന്ധുക്കി ടുകാകു ഇംഗ്ലീഷു പ്രവർത്തിക്കു ചുകളി അനുകരിക്കാനോ എന്നതോന്നും, അവരുടെ വിദ്യാഭ്യാസവും അധികാരിക്കു മാതൃമേന്മരകിയിട്ടുള്ളൂ. ശാസ്ത്രാദികൾ അശ്ലൃഷാകൾക്ക് അശ്ലൃഷാപക്കമാർ പറയുന്ന മനസ്സിലും കിക്കാട്ടക്കുന്നതും ഇംഗ്ലീഷുഭാഷയിൽ കൂടിയാണും. അങ്ങനേയുള്ള വിദ്യാഭ്യാസം ലഭിച്ചവർ എന്ന പറയപ്പെടുന്നവർ! കുനിമേരുക്കൽ!

കാഞ്ചം ഇപ്രകാരത്തിൽ ആയാൽ, ഗതിന്ത്രാവധമോ വിഹിതമോ ആയിട്ടാവില്ലോ. കുചുരിയിൽ ഇംഗ്ലീഷുലാഡിംഗാമനായതോടു കൂടി, കലാശാലയിലെ പാസ്സിനു വിലകുടകയും അതു കാഞ്ചപ്പാഡിയ കാരം പ്രാഥാസ്പുവും പ്രാധാസ്പുവും കയ്യലാക്കകയും ചെയ്തിരിക്കുന്നു. ഇംഗ്ലീഷു ഭാഷയുടെ പരിജ്ഞനാനും മണക്കറത്തു വരുന്നശൈലിനാം, ഇന്ന തെന്തെ ബി. എ. കാർ പബ്ലിക്കേഷൻ മഡിക്കലേജുകാരേപ്പുാലെ കുടി എഴു തുവാൻ ശക്തരല്ലെന്നും പരക്കേപ്പുറയുന്നശൈലിലും, പാസ്സിന്തന്നെ വിലയും വലിപ്പുവും. ഭാഷ അഭ്യാസമായി പ്രയോഗിച്ചാൽ കുടി പാസ്സി ശരിക്കുണ്ടെങ്കിൽ പിഴയില്ല. പ്രാണ്ടിയും പരിചയവും, പാസ്സുഭൗഖലകിൽ, വേണ്ടുമെന്നതനെന്നും എന്നാസംശയമായിട്ടുണ്ട്. കോടര്. കളിൽ വകീലനാർ പ്രസംഗിക്കുന്നതാകട്ടെ, ഇംഗ്ലീഷിലായിപ്പറിയുടെ തീപ്പ് പാരുന്ന താകട്ടെ, ലേഡംപോലും മനസ്സിലാക്കാത്ത കക്ഷികൾ, വല്ലവരോടും അതുചോദിച്ചുവിക എന്നവെച്ചാൽ, ഇതാണോ ധർമ്മപ്രകാരം ഇന്നും കല്പിക്കാതെ? വകീൽക്കാഞ്ചം ശരിക്കും പുസ്തകമായിട്ടും പറഞ്ഞുവെന്നും, ഇംഗ്ലീഷി പതി വിഡിതിപ്പിൽ ഒണ്ടു ഭാഗവും കുലംകുഷമായി പത്രാലോചിച്ചു സംഗതികൾ അറിഞ്ഞുതന്നെന്നാണും തീർപ്പുനൽകിയിരിക്കുന്നതെന്നും കക്ഷികൾക്കു മുകളിൽ അഭിക്ഷവാൻ കോടതികൾ സഹായിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ കോടതികൾ അവയുടെ സ്ഥാപനത്തുതും നിർവ്വഹിക്കുന്നതും എത്രതേതാളും നേരായ മാർത്ത്രഭക്തയാണുന്നും ഉംഗിച്ചാൽ സ്വീകൂർമ്മാണ്ണും. വിഭ്രാംഭാസത്തിന്റെ യോഗ്യതയും ഉപകാരിതയും അപ്രകാരംതന്നെ. ഒരു വസ്തുവിന്റെ യഥാത്മശാനം ധമാവിധിയുണ്ടെങ്കിൽ അതിനെ അനുഭോട്ടു പറഞ്ഞു ധരിപ്പിക്കാൻ കൂദാശയുണ്ടോ? കലാശാലയിൽ പരിച്ച ബിരുദങ്കേടിയവരിൽ എത്രപേശും അവർട്ടിച്ചു ശാസ്ത്രങ്ങളിലെ തത്പര്യങ്ങളെ, മലയാളംമാറ്റം അറിവുള്ളവക്കും മനസ്സിലാക്കാൻ കഴിയും? എത്രപേശും അതുപരിപാലിക്കുന്നതിൽ അരുക്കുന്നതിനും അരുക്കിതീക്കാൻ കഴിയും? നാടിനം ശാസ്ത്രത്തിനും തന്റെ പഠനം കൊണ്ടു യാതൊരു മുന്നുവും ഉണ്ടാക്കാത്ത പഠനം പഠനമാണോ?

മലയാളഭാഷയിൽ ഇതിനൊക്കെവേണ്ടിയ പദങ്ങളും ശബ്ദങ്ങളും ഇപ്പോൾ ഒന്ന് ഒരു ആക്ഷേപം പുരപ്പടാവുന്നതുമാണ്. അതിൽ അല്പാം വാസ്തവമുണ്ടെങ്കിൽ, ആക്ഷേപവത്തിനു മുകളാലും കാരണം നമ്മുടെ ഭാഷാനിശ്ചയത്തുല്ലെന്നു പറയാനാവും. ഭാഷാപ്രാണികളും ഭാഷാപോഷണവിഷയത്തിൽ അനുരാഗം പറിഞ്ഞിക്കുന്നവരും ആയ പിലർ പഴയ ഗമാണങ്ങളിൽ ഉപയോഗിച്ചിട്ടുള്ളതും നമ്മുടെയിടയിൽ ഇപ്പോൾ ഉപയോഗിക്കയില്ലെന്നും, തീരെ അഭാവപ്രായങ്ങളുമായ എത്ര ശാസ്ത്രസംക്ഷിപ്തങ്ങൾാണ് ഇതിനില്ലെന്നും അതുപോലെയുള്ള രാഖോഷാവും അനേപശശാവുംകൊണ്ടും എത്ര വളരെക്കുറി കണ്ടപിടിച്ചുവരുന്നുണ്ട്! ഇതു രണ്ടം കഴിഞ്ഞതാൽ ആധുനിക പാശ്ചാത്യ ശാസ്ത്രങ്ങളെ മലയാള ഭാഷയിൽ പ്രതിപാദിക്കുന്നതിനും പുതുതായി നിമ്മിക്കുണ്ടെങ്കിൽ ശബ്ദങ്ങൾ വളരെ അധികമില്ല. വേണ്ടിയതു നിമ്മിക്കവാൻ വലിയനുമുഖംണ്ടാവില്ല. അല്ലകിൽതന്നെ അമ്മതി

നതക പ്രതിഫലം കിട്ടമെന്നുകണ്ണാൽ “വേണമെങ്കിൽ ചക്ക വേരിനേ ബും കായ്യും.” എഴാം സ്കാല്ലുവരെ സകലവിഷയവും മലയാള ഭാഷയിൽ പറിപ്പിക്കണമെന്നവനാണ്‌പൂർണ്ണം, അബവലിംവാ സുഖവലിംവാ, ഉടനെ മലയാളഭാഷയിൽ രചിക്കപ്പെട്ട കണക്കു പുസ്തകം, ഭ്രമിംഗാസുചപ്പുകൾ, ചരിത്രപുസ്തകം എന്നാതൊക്കെ ചുരുത്തുവന്നില്ലോ? അതിൽ വാഴരാനം കൗൺസിൽ, റബിൾ, അനവധി, പാപ്പചപ്പുകക്കുളിറിക്കാതട മേശമേൽ ഒരു ‘കന’ പുസ്തകം. അതുംപാലപതനം ‘തീട്ടുരഞ്ഞം’ ഇന്നും വെറും കൈരളിയിൽതന്നെ കൊണ്ടുനടക്കുന്നിട്ടുണ്ട്.

இல் மாரினைலூஸ், ஹாரெத் ஸ்மிதிக்கு, கை லிவஸங்கொண், “வெட்டான், முரின்டு” எனுமட்டிற் புயோரத்தில் கொட்ட வருத்தான் ஸாயிகிலூயிரிக்கா. ஹாரைக்கிற நாலை “உஸாவி லட்டெக்கான்” என அழைவாக்குத்தின்ற யாமால்பூம் உஸாவி துவக்கியா. “தொன் எறுவெறுவான் கடியூம்?” என பொறுத்தாக்காதை “அஸ்திர் களை நொலாய்து” எனுவெறு அமிகளை. பூஜகர் ரவமேந்திரி கை பேரிப்பிச் செழிப்பிகளை. ரெளாயிகாரிகர் கைருலீபோவி யுட் ஹாரெத் ஸ்மிதியூம் தயநிதைஸ்மாநவும் தீக்கானது ராஜுத்தி

നീറ നമ്മകൾ, തങ്ങളുടെ ധർമ്മത്തിനും കർമ്മത്തിനും അവയ്യും വിഹിതമായിട്ടുള്ളതാണെന്നും ബാക്കിനും. മലയാളഭാഷാക്ഷരലക്ഷ്മാർ ഇക്കാൽത്തിൽ വേണ്ട സഹായംസഹകരണാദി ചെയ്യാൻ സഹായനാലുംരാക്കണം. അനും കൈരളിക്ക കേരളത്തിൽ അതിനീറ ശരിയായസ്ഥാനം കിട്ടുന്നതാണ്. ഇത്തല്ലോ ലേവകൾക്ക് മോഹണമുണ്ടോ അല്ലെങ്കിൽ, അമവാ ഉന്നാദമോ ആയി ചില വായനക്കാർ ഗണിച്ചുകൊണ്ടുണ്ടോ അല്ലെങ്കിൽ ഒരു ദിവസത്തിലേണ്ടിരിക്കുന്നതും ദശവതീയെ ഉന്നാദശബ്ദവും ദശവതീയെ സമാധാനിക്കുകയും സത്ത്രാശനാകയും ചെയ്യുന്നു.

## പാടി ടു റോ.

( വി. ടി. എസ്സ്. )

കരു ദിവസം മുഖ്യ താൻ എൻ്റെ ഒരു സ്നേഹിതനായിട്ട് വെച്ചിപറയുന്നതിനിടക്ക ഇന്നത്തെ വിശ്വാസ്യാസനരീതിയെപ്പറ്റി സംസാരിക്കുന്നതിനും ഇടയായി. അടുത്ത നിന്നിങ്ങനു എൻ്റെ സ്നേഹിതനീറ മക്കളും ഉദ്ദേശിച്ചു താൻ അദ്ദേഹത്തോട് ചോദിച്ചു:

“ഈ കട്ടിയെ സ്നേഹിലേക്കു അയക്കാനില്ലോ?”

“ഉംബ്.”

“എത്രാം സ്നേഹിലും പറിക്കണ്ടോ, തുകാം?” എന്ന കട്ടിയോട് നേരിട്ടുനേന്ന ചോദിച്ചു വിവരം മനസ്സിലാക്കാൻ തുടങ്ങി.

“ഒന്നാം സ്നേഹിയോ?”

“ആരാ മേഡംബ്?”

ഇതിനും എന്നോ ഒരു പേരും പറഞ്ഞു; എന്നിക്കു മുഴുവൻ മനസ്സിലായില്ല. പക്ഷേ പേരു കേടുപെട്ടാൽ എന്നിക്കു ഒരു സംശയം തോന്തി അതുകൊണ്ട്,

“ആ, തുകാം ഇവിടത്തെ ഗറയും സ്നേഹിലാലെ പറിക്കണ്ടോ?” എന്ന എൻ്റെ സ്നേഹിതനോട് ചോദിച്ചു.

“അല്ല, ആ മദാമമ്മയുടെ സ്നേഹിയും അണും.”

“എ, എന്തു അതു മുരഞ്ഞേക്കു അയച്ചും? മരറ സ്നേഹി ഇയ തോട്ടപ്പേരും?”

“വിശേഷിച്ചുനാമില്ല. പക്ഷേ അവിടെ ആയാൽ ഒരു ഗ്രം ഉണ്ടോ. മംസ്യീഷ്, മതാമമ്മായുടെ കുട്ടത്തിൽ സംസാരിക്കാൻ പറിക്കും.

മഹിചത്തെ ഗരിക്കുന്നിൽ പറിക്കണ്ണതും അവിടെ പറിക്കണ്ണതും ആ യിട്ട് എന്തു വുന്നുസമാശാനന്നും? ഉച്ചാരണത്തിലെ, അവക്കുള്ള നിജും ഒന്ന് വേറെ തന്നെയാണ്. അതെക്കു ഒരു മെച്ചും തന്നെയാണ് എന്ന, അവിടെ.”

അതെ, ഉച്ചാരണം ശരിയായാൽ “മുഹമ്മദോക്കു മഹീയതെ” എന്നാണെല്ലാ. അതുകൊണ്ട് അതു എനിക്കു സമ്മതിക്കേണ്ടിവന്നു. കുട്ടത്തു അദ്ദേഹത്തോടു മറച്ചി പറഞ്ഞിട്ടു ആവശ്യമില്ലെന്ന എനിക്കു തോന്തി. എന്തുകൊണ്ടുനാൽ മുഴു മനസ്സിൽ എനിക്കു ധാരാളം പരിചയമുണ്ടായിരുന്നു. മുഴു തരക്കാക്കു എന്തു പറഞ്ഞതാലും സാധ്യമാരെ യുള്ള ഭേദം തിരിപ്പു. അവരെ ഭേദിക്കേണ്ട സംഗതികൾ ഉണ്ട്. അതിലോക്കു ഭേദിച്ചുവാടു. പക്ഷേ കഴുന്ന അടച്ചു എന്തെന്നില്ലോതെ ഭേദം ചുവരായാൽ പിന്നതെ കാഞ്ഞം റാളുരെ കുഴുത്തിലാണ്.

മുണ്ടുള്ളകളുടെ കാഞ്ഞംതന്നെ നമ്മകു ഒന്ന് ആലോചിച്ചു നോക്കാം. ഇന്ത്യയിൽ ധാരാളം സാധ്യമാരുണ്ടുണ്ടാണെല്ലാ. അവരിൽ രാജൈക്കി പും അവരുടെ ഒരു കൂട്ടിയെയെയകിലും, ഹിന്ദി നല്ലവള്ളും പറിക്കുട്ടു എന്നും, തമിഴ് നല്ലവള്ളും സംസാരിക്കുട്ടു എന്നും, അബ്ദുക്കിയിൽ മലയാളം മലയാളികളുടെ മാതിരി പറയാൻ പറിക്കുട്ടു എന്നും മരറാ വിചാരിച്ചു നാട്ടുകായുടെ എത്തുകിലും ഒരു സ്ക്രിപ്പോക്കു അയക്കുന്നുണ്ടാ? മല്ല, എന്ന തീരുത്ത് പറയാം. കാരണം എന്താണെന്നും ആലോചിച്ചും ഒരു നമ്മകു സാധ്യമാരെ എത്തിലും കൈയ്യും ഭേദിക്കേണ്ടതുനു വേഗം മനസ്സിലാവുകയും ചെയ്യും. എന്തുകൊണ്ടുനാൽ ആ വക്കു തുണം നമ്മകു തീരെ ഇല്ലാതായിത്തീനിന്നിരിക്കുന്നു. അവക്കു - സാധ്യമാക്കു - ആ തമാഖിമാനം നല്ലവള്ളും ഉണ്ട്. അവരുടെ ഭാഷ ചീതി: മരവൻറെ ഭാഷ നല്ലതും, അവരുടെ ഉട്ടപ്പും ചീതി: മരവൻറെതു നല്ലതും എന്ന തുടങ്ങിയുള്ള വിധ്യം സിതം ഒന്നം അവക്കു തീരെ ഇല്ല. തങ്ങളുടെ ജീവിതസ്രൂപാധിം എല്ലാം തങ്ങൾക്കു നല്ലപോലെ ദോജിച്ചതാണെന്നും അതുകൊണ്ട് അതിനെപ്പറ്റി അശ്വേഷം നാണിക്കേണ്ടതില്ലെന്നും അവക്കു പൂണ്ടിബാല്പും ഉണ്ട്. ആ മനസ്സിൽഡാണ് നമ്മകു ഇന്നു ഇല്ലാതായിത്തീനിന്നിരിക്കുന്നതു; സാധ്യമാരെ നാം പ്രധാനമായി ഭേദിക്കുന്നതും, അതിലുണ്ട്.

ഈതുകൊണ്ടുകൈ ഇന്ത്യീഷ് ഇന്ത്യാക്കാരായും പറിക്കുയും എന്നും മരറാ നോൻ പറയുന്നതായി ആരും തെററി ധരിച്ചുപോകുന്ന തന്നെ കുട്ടി അപേക്ഷിച്ചുകൊള്ളുന്നു. എന്തു വേണ്ടെങ്കിൽ പറിക്കണ്ണ; അതെക്കു വാരോങ്കത്തുടേണ്ണും ഇഷ്ടമാണ്. പക്ഷേ അതോടുകൂടി നമ്മളും ഇന്ത്യക്കാർ തന്നെയാണ്, സാധ്യമാരല്ല, എന്നും മരനു പോകാതിയുന്നതു മതി. ഒരു ഇന്ത്യക്കാരനുയും കൊണ്ട് പോരായ്ക്കുന്നമില്ല. അതുതന്നെയുമല്ല, “നോൻ ഇന്ത്യക്കാരനാണ്, ഇന്ത്യയാണ് എന്നും ജമാദുമി” എന്നും അഭിമാനിക്കുന്നാണ് വേണ്ടതും. ബാക്കി നല്ല കാഞ്ഞങ്ങളുടെ എനിലും ഇല്ലെങ്കിലും ഇതിലെക്കിലും ന

മുക്ക സായ്യുമാരെ അനുകരിക്ക. ഇതാണ് ഇന്ന നമ്മുടെ കട്ടികളെ പ്രധാനമായി പരിപ്പിക്കേണ്ടത്; എന്നുകൊണ്ടുനാൽ കാരണവന്മായും യും അച്ചുനമ്മായുടെയും മറ്റൊരു ജീവിതരിതി കാണുവോടു കട്ടികൾ ഭാരതീയരായാൽ പോരായ്ക്കാണുന്ന തന്റെയിരിക്കവാൻ ഇടയ്ക്കും. അങ്ങിനെ തുറുമാറ്റുമ്പെട്ടെങ്കിൽ ഇന്ന കട്ടികൾക്കു ചൂണ്ടിക്കാണിച്ചു കൊടുത്താൽ അവരുടെ ജനമം പാഴായിപ്പോക്കെന്നുള്ളതിന് സംശയമില്ല.

ഇത്തരത്തിലുള്ള പരിഭ്രാന്തി നമ്മുടെ വളരെ അധികം ഉണ്ട് എത്താണ് ഒന്നാനും മാസത്തിനു മുമ്പു സ്വീകരിക്കുന്നതു കൂടി സഭയിൽ എന്നും മാജരാകവാൻ ഇടയായി. സ്വീകരിക്കുന്നതു കൂടി പുംബന്നു നല്കുതന്നു; കട്ടികളും സമുദ്രായണ്ണേവ പരിശീലിപ്പിക്കേണ്ടത് അതുംവരുവുമാണ്. പക്ഷേ ഇന്ന പ്രസ്ഥാനത്തിൽ ഇന്ന പ്രത്യേകിച്ചു ഒരു സ്ഥാനത്തു കാണുന്നുണ്ട്. അതു, ഇന്ന ഏപ്പും ഇതേവരെ നമ്മുടെ ചേരുന്ന രീതിയിൽ ആയിരിന്നീ നിന്തിപ്പി എന്നുള്ളതാണ്. വേഷം, ഭാഷ മുതലായവയെല്ലാം വസ്തുവിൽ ദേശം ആണ്. മറ്റൊരു ഉപകാരം ചെയ്യാൻ ഇന്ന വേഷത്തിലായാലു പാടുള്ള എന്ന സിംഗാനമുണ്ടോ? കൂപ്പായവും, കാൽ കടക്കിയും, ബുട്ടിനും ഇല്ലെങ്കിൽ സമുദ്രായണ്ണേവക്കു അവകാശമെല്ലോ? ബാറ്റുമായ സംഗതികളിലാണ് ഇന്നത്തെ നമ്മുടെ സ്വീകരിക്കുന്ന ബലമായി നിജീ സ്ഥിച്ചു കാണുന്നതു്. നമ്മുടെ കട്ടികൾക്കു നമ്മുടെ വേഷവും ഭാഷയും ധാരാളം മതി. ഇംഗ്ലീഷുവാക്കുകൾ തന്നെ ദൈവികത്തിൽ കൂടിച്ചു മറിച്ചു പുരുഷപ്പെട്ടിക്കുന്ന സാധുക്കട്ടികളോട് എന്തിന് ഇംഗ്ലീഷു പാടുകൾ പാടുവാൻ കഴിക്കുന്നോ? ഒരു കച്ചുമുണ്ടം ഉടന്തു എവിടെ വേണമെങ്കിലും പോകാവുന്ന കട്ടികളെ എന്തിന് കോമാളിവേഷം കെട്ടിക്കുന്നോ? ഇവിടെ എനിക്കു ഒരു കമ വാമ്പവതനുണ്ട്. മാമഹിംസായാളിട്ടുള്ള ഒരു നാടൻ സ്കൂളിക്ക് പ്രസവവേദന തുടങ്ങി. (അവൻ അവരുടെ കട്ടികളെ അവരുടെ “മമ” എന്ന് വിളിപ്പാനും മറ്റൊരു പ്രത്യേകം പരിശീലിപ്പിച്ചിരുന്നു എന്നുള്ള കമ ഇവിടെ രാമ്മിക്കുന്നും.) ആലുമൊക്കെ സായ്യിന്റെ ധാരിക്കു മാനി വരുത്തല്ലോ എന്ന് മനസ്സിൽത്തു ആ സ്കൂളി ഇംഗ്ലീഷിൽ തന്ന ഓ ! God ! Oh ! Mammam ! എന്നും മറ്റൊരു ഇടക്കിടക്ക വിളിച്ചു നിലവിലിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. പ്രസവവേദന സഹിക്കാൻ വജ്രാതായതോടുകൂടി ഇംഗ്ലീഷിൽ അമ്മയേയും ദൈവത്തിനേയും മറ്റൊരു വിളിക്കാൻ കൂടുതൽ മരന്നതുടങ്ങി. ദുർവിൽ “എൻറെ അമെ ! എൻറെ ഇംഗ്ലീഷോ !” എന്ന തന്നെയായി. പ്രസവം കഴിയുന്നതുവരെ ആ സ്കൂളിന്റെ തന്നെ ധാരിയിരുന്നു. അതു കഴിത്തപ്പോറു പിന്നെയും സായ്യായി. ഇതുകൊണ്ടുതന്നെ വികാരസംബന്ധമായ എല്ലാ കാൽജൂലിലും സ്പാഡിക്ക തന്നെ വേണമെന്ന അംഗമാനിക്കാമെല്ലോ. ഇംഗ്ലീഷു പാടുകളിൽ മറ്റൊരു നമ്മുടെ ദൈവത്തിൽ തക്കന്നിപ്പി. ഇംഗ്ലീഷിലായാൽ അതിനു ജീവരം ഉണ്ടാവില്ല.

സ്വീകരിക്കുന്നതു വേറൊരു നേരംവോക്കു കൂടി പറയുക്കു. കുറെ മുഖ എന്നു കുറെ ഒരു ദൈവിന്റെ സ്വീകരിക്കുന്ന സ്വീകരിക്കുന്ന പാടിക്കാൻ പോയി. ഇവിടെയെങ്ങാണ് അടുത്തു തന്നെയായിരുന്നു പോയതോ. നല്ല

വേനൽക്കാലം. ഒരു ഒരു ഏപ്പ് ഫൈറിന് അയാളം മറ്റൊരു കുടംബത്തിലും ചെന്ന. നേരം എതാണ്ട് രാത്രി എടുമണി. ഉണ്ണം നല്പവല്ലം ഉണ്ട്. ഉണ്ണം കഴിഞ്ഞിട്ടുള്ള വിയപ്പും ധാരാളം. നടക്ക അഭ്യാസ കെട്ട വിറകിട്ടു കത്തിച്ചു്, തൊട്ട് നാലുപറവും നല്പ കാശ്മീരം കമ്പിളിയും പത്ര ത്രിഞ്ഞ വെച്ചിപറത്തു രസിക്കേണമെന്നു് സ്കേഞ്ച്മേലധികാരിയുടെ ഒരു കല്പന. എൻ്റെ സ്കൂൾ ഡിനീതിനു അതോടുകൂടി സ്കേഞ്ച്മാസ്റ്ററുള്ള ശം രാജിവച്ചു !

ഇങ്ങിനെ സാളുണ്ടെനെ കണക്കില്ലാതെ ഭേദിച്ചു നാം കാട്ടിക്കുട്ടനു വിശ്വസിത്തണ്ണരി ഇനിയും ഉണ്ട്. ഇതിൽ നോം പോതമാറാൽ, നാം നിലപോയ പോര എന്നു് വിചാരിച്ചു് നേര പരിജ്ഞരിച്ചു് സാളുണ്ടെന്നു പോതപോംപോലെ ആകിക്കുട്ടനു കുട്ടരെ തൊന്ത് ധാരാളം അറിയും. ഇതുരെ തിലാംഡ് “നരസിംഹം” “ഹാം” ആവുന്നതു് “പരമേശപരം” “വാൻ” ആവുന്നതു് “പക്ഷജം” “ജാം” ആവുന്നതു്. ഇതുപോലെ തന്നെ ഉട്ടപ്പിളും ഉള്ള ഒരു മേം നമ്മുളെ ഇനിയും വിച്ചേരായിട്ടില്ല. കാൽക്കട്ടക്കിയും സുട്ടിസും ഇട്ടാലെ നമ്മക്ക മതിയായ യോഗ്രത ഉണ്ടാവുള്ളു് എന്ന വിചാരിക്കുന്ന കുട്ടർ നമ്മുടെ ഇടയിൽ ഇപ്പോഴം വളരെ ഉണ്ട്. അങ്ങിനെയാണു ഇതോന്നും ഇല്ലാത്തവർ എത്ര കൊള്ളുത്തുത്താത്തവരാണു്? അതിനും പുറമെ, കാൽക്കട്ടക്കിയും സുട്ടിസും ഇടക്കത സമയങ്ങളിൽ—അതായതു്, ദിവസവും ആപ്പുംസമയത്തിൽ പുറമെ, കാലത്തും, വൈക്കേന്നാവും, രാത്രിയിലും (രാത്രി പലശ്ചം യോഗ്രത കുറെ കുറവായിരിക്കുമ്പോൾ തൊന്ത് ധരിച്ചിട്ടുണ്ട്, പരക്കു ഇതാംഡ് അതിന്റെ കാരണം എന്നു് തൊന്ത് ഇപ്പോഴാംഡ് മനസ്സിലാക്കിയതു്.) സ്കൂൾ മാസ്റ്ററുമാരാണുവെച്ചും ദേനിയാഴ്ചയും, തൊയറാഴ്ചയും, അപ്പേക്ഷിതു തൊയറാഴ്ച മാത്രവും, (പാതികിരിമാക്ക ദിവസവും ഉച്ചക്കാം) — ഈ ഫേശം കെട്ടി നടക്കുന്ന കുട്ടക്കുരാൻ, തുന്നക്കാരാൻ കുടി ഉണ്ടാക്കിതന്നു യോഗ്രതക്കു കൂട്ടുവകാരനും, തുന്നക്കാരാൻ കുടി ഉണ്ടാക്കിതന്നു യോഗ്രതക്കു മാത്ര വിലബന്ധം? യോഗ്രത തുന്നക്കാരൻ പീടികയിൽ വാദാംഡ്. കിട്ടമോ? ഒരു തുന്നക്കാരൻ വേണ്ടം നൃക്ക യോഗ്രത ഉണ്ടാക്കിതന്നുവെച്ചും എന്നുവെച്ചും പിന്നതെ കുടി ബഹു പരഞ്ഞാൽ തന്നെയാണു്. എൻ്റെ ഒരു സ്കൂൾ ഡിനീതിനു ദരിക്കൽ എന്നോടു ഇപ്പോൾ പറക്കാരം പറയുക ഉണ്ടായി. “തൊന്ത് റണ്ടിവസം മുമ്പെ എൻ്റെ ഒരു പശ്ച സ്കൂൾ ഡിനീതിനുവെച്ചും സാളുണ്ടെന്നു പോതപറത്തു) തീവണ്ടി അപ്പുംസിയും വെച്ചു് കണ്ട്. പരക്കു തൊന്ത് മുണ്ടും പശ്ചും മാത്രമെ ഇട്ടിരുന്നുള്ളൂ. അതുകൊണ്ട് അയാളെ കണ്ടില്ല എന്നു് നടിച്ചു, തൊന്ത് മാറിന്നും. കാൽക്കട്ടക്കിയും സുട്ടിസും ഇട്ടാണ്ടു് എങ്ങിനെയാ അയാളോടു പോയി വരുത്തമാനം പറയു്! ” എങ്കും വരു, ദരിക്കലും വരു! മഹാപാപം!

ഇങ്ങിനെ ഇനിയും പലതും ഉണ്ട്. സപാഡിമാനം തീരെ ഇല്ലാതെ പ്രവർത്തിക്കുന്നവരെ മറ്റൊള്ളുവരും ബഹുമാനിക്കയില്ല. അതുകൊണ്ട്

നമ്മക സാഖ്യാബന്ധന നടിച്ചു് കോമാളിവേഷം കെട്ടിട്ടും. നാടനാരായി തന്നെന കഴിച്ചുകൂട്ടുക. വെള്ളതെ എന്തിനും പരിശോഭന്തു്? ഇനി പറഞ്ഞിട്ടും, വുസനിച്ചിട്ടും, മാറ്റു അടിച്ചു് നിലവിളിച്ചിട്ടും യാതൊരു പ്രയോജനവുമില്ല. പറിയതൊക്കെ പറി. മേലാൽ സുക്ഷിക്കാം, അണ്ണാണ്ട് തരമൊന്നമില്ല. തൊലി കൂട്ടുപോയിപ്പെ! അപ്പുക്കിൽ ഇതിനൊക്കെ വഴിയിണ്ടായിരുന്നു. എന്തു് ചെയ്താലും—അബന്ധം അര ഗോ പ്രാവയും വെള്ളയടിച്ചാൽ കുടിയും—ഈ കൂദപ്പ് പോകയില്ല. ഇതൊക്കെ കൊണ്ടുതന്നെന്നാണ് പരിശോഭനെ എന്ന പറഞ്ഞതു്. ഇത്തവണാതെതു ഇംഗ്ലീഷെന കഴിയുന്നു. പിന്നെ കൈ വേണ്ടതുപോലെ ആവാൻ ഇംഗ്ലീഷു വഴിവാട്ട് നേരകയോ മറ്റൊ ചെയ്യാം. ഇംഗ്ലീഷു രക്ഷിതു്,

—:0:—

## കൈരളീപ്രാത്മന.

( കെ. കെ. രാജറ. )

സപ്ത്‌സവത്തുകൾ നീളെനിരത്തിയ  
ഭാഷ്യവകേശത്തമഹോസ്യവത്തിൽ,  
മചുപാത്രായമരീചമരതക—  
പ്രച്ഛവിതാന വിചിത്രവീൽ,  
ചുമ്പുപ്രദിപ്പങ്ങൾ മുനിൽത്തെളിയിച്ച  
വിണ്ണിനെ നിജുന്നതാരമാക്കി,  
പ്രേമസ്പരാക്ഷരസുന്നരമോരോരോ  
നാമസക്കിത്തനം പാടിപ്പാടി,  
ശാശ്വതമാക്കിന ഭാവസോപാനത്തി—  
ലീംപരാരാധനാലംബസയായു്,  
നത്തനംചെയ്യുമെൻകൈരളീ, വെൽക്കനീ—  
മത്രുനജീവിതാചാരുയായി!  
മറ്റൊരുജിക്കിലും കേരംക്കാത്തമട്ടുകളിൽ  
മദ്ദകേളി, മിഴാവോലിയും,  
സ്ത്രീശ്വമധുരമിടയ്ക്കുന്നതിനും, മുഖ്യമുളം തിമിലമേളം,  
വിണ്ണലേതേബുദ്ധയൻ്നചെന്നൊത്തനാ  
ചെണ്ണെതിന്നതാരഗംഭീരുന്നും,  
ഇത്തരമോരോനമംബ, നിന്നനിന്നുല—  
രുത്തരസത്തിന് വിഭാവമെന്നും,

ശിതളംലാപത്തിൻബിന്ദുവാത്തതേൻമഴ  
പെയ്യേചെറുദ്ദേരി പാരിലെപ്പെം  
നെബ്ബലിയിക്കുന്നിൻ സാത്പികസെഴ്ജാഗ്രം  
തുവുൻനരെപ്പുളി തെള്ളപാടി,  
അംബുതമാകം പ്രസാദമെമാനീക്ഷിപ്പാൻ  
കമ്പുന്നനരകാൽ ത്രിലബ്ബോട്ടചാടി,  
കുരുവമ്മാവിൻ മായുരകാരാളം  
ധീരമെന്നോതി ദാഖിരഭാവം,  
ധാടിയുംമോടിയുമെന്നട്ടക്കാണിച്ച  
കോടിലിംഗേശവിത്രുല്ലവംശം.  
പോലെമാകിന ലിലാവിലാസമൊ-  
ടാഡാന്നന്നക്കുന്നിൽക്കെത്തളിത്തുമിനി;  
മുള്ളുരെട്ടത വിലോലക്കുളിയും,  
വിളക്കുതോളിന്നന്ന വിപച്ചുവികയും,  
തേടിയിട്ടില്ലാത്ത രുത്രകാര്യപനി  
കോടികോടിക്കണക്കണ്ണിനിയും.  
അന്തിത്രം കണ്ണപകത്രുന്നോടം,  
പുതികൾഭാഷ്യമുതിച്ചുന്നോടം,  
പുഴിത്തരികളുന്നാതെന്നില്ലുന്നോ-  
ളാഴിത്തിരകൾ ചാഞ്ചാടിച്ചുന്നോടം,  
കേവലമന്യനിന്നോന്നരയ്ക്കുന്നതാണ്  
ദേവീ, ഇയിച്ചാലുമെന്നമാത്രം !

## എ എ റ വി ല്ലാ ട്രാസ് .

( നാരാണാത്തു ഭാനൻ . )

ഉസവങ്ങൾക്കും പുരഞ്ചിറക്കും അനുകരിച്ച ദ്രുക്കുതിനും ദ്രുപ്പിക്ക  
നുന്നോലെ ദ്രുതക്കിലം സ്കൂളിൽ വല്ല അതുലാശവുമണ്ണക്കിൽ പ്രസം  
ഗത്തിനും ദ്രുപ്പിക്കുന്ന ഒരു കൂതംവിഴുങ്ഗികളുണ്ട്. ഇവരിൽ ഒരു  
ശരിരാമനി രീടത്രും രീക്കരു ശരൂപിക്കുന്നതു തൊൻ വഴിയിൽ കുട  
ക്കാനുപോകുന്നോടം അഭവല്ലത്തിൽ കേട്. ഒരു വാചകമേ ചൊവിയിൽ  
പതിഞ്ഞുള്ള.

“ മരശ്ശായയ്യും ലൈരാവും അനുന്നപ്രദമായ അവസരമാണും  
വിശ്വാസിജീവിതം . ”

ഉല്ലേക്കെട മുടാണ്. എവിടംകൊണ്ടാണാവോ? ഇങ്ങിനെ തലക്ക് ഓളം പിടിച്ചു് ഓരോ മണിഗണേശമോയു് ഓരോനോ് പറയാനോ, അതിനെ മറ്റൊരണിഗണേശമോയു് വിഴുങ്ഗി അയവിക്കാനോ! ഇക്കരെ നില്ലുമ്പോൾ അക്കരെ പച്ച കാണുന്ന കോരപ്പുമാരല്ലാണ്ടു്, തലക്കുത്തു് രണ്ടു് വറവുള്ളവരിൽ ആരെങ്കിലും, ഇങ്ങിനെ പറയുന്നതു് നിങ്ങൾ കേട്ടിട്ടുണ്ടാ? എൻ്റെ വായനക്കാരെ, നിങ്ങളുടെ വിശ്വാത്മി ജീവിതത്തിലെ പലതി വിശ്വിസ്സു് വിരിച്ചതായിരുന്നുവെന്നു് മാറ്റതു് കൈവെച്ചു് പറയാൻ നിങ്ങൾ തെള്ളാട്ടുണ്ടാ? ഉണ്ടാവില്ല, എനിക്കും ഇത്തുടർച്ച! തൊനും ഇള അഭ്യാസം കുറക്കാലും നോക്കിയതല്ല!

എന്ന ആടു വയസ്സിൽ എഴുതിഡിവെച്ചു്. പത്രണിതു് മഴം നിളച്ചുള്ള കാലും എടുത്തു മുഴം നീളച്ചുള്ള കയും ആയിട്ടു് ഒരു കമ്പന്ന സ്പത്രപാ എൻ്റെ നാവ് പിടിച്ചു് പുരത്തേക്കെ വലിച്ചു് അച്ചുണ്ടെന്നു ചെറുവിരലിൽ കിടന്നിരുന്ന മോതിരംകൊണ്ടു് അതിങ്ങുൽ എന്നൊക്കെയോ കോറിത്തുക്കണി. സ്പത്രപം ചില ശമ്പുങ്ങളും പുരപ്പുട്ടവിക്കുന്നണ്ടു്. അമു അട്ടത്തുണ്ടായിരുന്നതിനാൽ ആലുമൊക്കെ തൊൻ ദൈത്യമായി തുറിച്ചു നോക്കിക്കൊണ്ടിരുന്നു. പരക്കു കരിച്ചുകഴിത്തെ പ്രോഫക്കും എൻ്റെ ദൈത്യമൊക്കെ നാവിൽ കുടുക്കുന്നുവെന്നും. തൊൻ നല്ല തുറന്ന ശാരീരത്തിൽ നന്നു് വിട്ടുകൊടുത്തു. അങ്ങിനെ എൻ്റെ എഴുതിഡിവെച്ചു് കഴിത്തു. അനും ബാധിച്ച് ‘ഗ്രീ’ പതിമുന്നു് കൊല്ലുതേക്കു് എന്ന വിട്ടോഴിഞ്ഞിട്ടില്ല!

ദിവസം രാവിലെ എടു മനിക്കു് കണ്ണതിക്കിരും കഴിത്തു ഒരു തട്ടക്കു് പായും ഒരു കടക്കയിൽ മന്ദം ആയി എഴുത്തുചൂണ്ടെന്നു വസതിയിൽ എത്തുനും. ഇങ്ങിനെ തെങ്ങൾ പാത്തിയപ്പത്തും പ്രേതാണ്യിരുന്നു. ഉമറത്തു് ഇരയത്തു് എല്ലാവരും നിരന്നിരിക്കും; ഒരറത്തായി ഒരു തുണംചാരി ആശാനും. മട്ടിരഞ്ഞാത്ത ഒരു കച്ചുമണ്ണം ചുറ്റി കാലുണ്ടം കുട്ടിപിണ്ണച്ചു് അജ്ഞവകുന്നായിട്ടുള്ള ആ ഇരയപ്പു് എനിക്കിത്താം ഇപ്പോഴും കാണാം. പത്രണട മനിവരെ തെങ്ങെല്ലു പഠിച്ചുകും. അല്ലോ ഒരു നാലുവയു് ദിവസതേക്കു് എനിക്കു് സുവമായിരുന്നു: ആശാൻ തിരിത്തു് നോക്കാറും കുടെയില്ല; തരകാരായ കുട്ടികാർ ധാരാളും. ആശാൻ ചുരുക്ക മറുള്ള വരുടെ തുടലിൽ വീഴുവുംതു പേപ്പ്” എന്ന ശമ്പും, അഞ്ചു, എപ്പു സെമായിരുന്നു! പരക്കു ഒരു ദിവസം എൻ്റെ തുടു നന്നു് “പേപ്പ്” ശമ്പിച്ചപ്പോൾ അതിണ്ടെ റസം തൊൻ പുള്ളം മായി അറിത്തതു്. കാരണം വിശ്വാസിച്ചുംാണു്: “ഗ്രീ” എന്നുള്ള ശമ്പും തൊൻ പുരപ്പുട്ടവിച്ചതു് ആശാൻ അതു പിടിച്ചില്ല. അനുബന്ധാനന്തരാനുഭവിച്ചിരുന്നുവെന്നും അതു വേണ്ടാനിന്നെന്നും, ഇതു് രണ്ടംകുടി പിണ്ണാനിന്നെന്നും, ഇങ്ങിനെ ഓരോനും മററപ്പൂത്തിന്നെന്നും തിക്കിത്തിക്കണി “തൊൻ മുവിൽ, തൊൻ മുവിൽ” എന്നു് പറത്തു് പുരതേക്കു് ആവി ത്വിച്ചാലുതെ മാതിരിയിള്ളു ഒരു ശമ്പുമായിരുന്ന ആശാൻ നും “ഗ്രീ”. ചുണ്ണാമുഖിയതു് ഒരു കൊല്ലും ധാനപത്രരം കഴുവിട്ടു് ചവിട്ടി ഉഴി

തെന്തു് തെരുവു് കേടുപ്പം തിന്നിട്ടുള്ള ഒരു നാവിന്ന് മാത്രമെ ഇതു കുസ രത്തു് സാധിക്കുള്ളതുള്ളി; അപ്പോൾ തൊൻ തല്ലകൊണ്ടതിൽ എന്നാണ് അത്തുടസ ?

ഇങ്ങിനെ ഓരോ അക്ഷരവും ചുരുപ്പും മേഖലാടി ചേത്തു് തൊൻ എദിസ്ഥമാക്കി. അക്ഷരം വരയാത്താലും തല്ലു്, ശരിക്കു വരഞ്ഞാലും തല്ലു്; പിന്നു എങ്ങിനെ പറിയാണെന്നിരിക്കും? ഓരോ അക്ഷരവും പറിച്ചു കഴിഞ്ഞാൽ അതിനു് ഒരു കലാശമേളമുണ്ട്: “അങ്ങിനെ-പ-റ-യ-രീ-കൽ-ക്രൂ-ട-പ-റ-യ !” — ഈ സ്ഥലത്തെ സ്ഥാപിം ഓരേ “പ്ലോ” അഞ്ചെന്ന രാമ വേണാ ! ഇങ്ങിനെ ഒരു മുന്നു് കുലാശം കൊട്ടിക്കാഴ്ചിഞ്ഞാൽ ആ അക്ഷരം എന്നു പിന്നു ഉപദ്രവിക്കി ശ്ലോന്നു് സമാധാനംഡായി.

ഈ തരത്തിൽ ഒരു കൊല്ലും കഴിഞ്ഞപ്പോൾ എഴുത്തുപഴക്കി വിട്ടു് സ്ക്രൂളിൽ ചേന്നു്. അനും ഇന്നാളുള്ള പോലെ രൂളു് വക്കുപ്പും മറ്റും ഉണ്ടായിരുന്നില്ല. ഒരു പരീക്ഷയും കരീക്ഷയും കുടാതെ തന്നെ ഏതു സ്ഥാസിലെക്കിലും ചേരാം; അവിടുന്നു് മേഖലാടു് കയറുന്ന കാൽം മാത്രം മാറ്റുകയും മനസ്സും — ചിലപ്പോൾ വായും വയറും — കട്ടിയുടെ ജാതകവും തമിലുള്ള യോജിപ്പുപോലെ ഇരിക്കും. എന്നു കൊണ്ടു് പായി ചേത്തി യതു് രണ്ടാം സ്ഥാസിലായിരുന്നു. അങ്കെ സ്‌ക്രൂളിൽ തന്നെ കെവതാം സ്ഥാസിൽ കൊച്ചുമ്മാമൻ പറിച്ചിങ്ങന്തിനാൽ എനിക്കു് മറ്റു കട്ടികളും ഒരു മാത്രയിൽ ഒരു നിലയും വിലയും വേരെ തന്നെയായിരുന്നു. സ്ഥാസ്യമാ സ്ഥാകയും അടക്കത്തും അങ്ങിനെ തന്നെ; പക്ഷേ അവിടെ അതിന്റെ സ്ഥാപായം നേരു് മാറിയിട്ടായിരുന്നു, എന്ന മാത്രം. ചേത്തിയ അനുത നേരു കൊച്ചുമ്മാമൻ എന്നു മാറ്റുക്കു് പറിചയമാക്കി. അവർ തമി തു കുറെ പ്രത്യേകമായിരുന്നു. ഇതിനുള്ള കാരണം, അവർ രണ്ടുപേരും ആരാധിച്ചിരുന്നു ശക്തി സ്ഥിതിചെയ്യിരുന്നതു് ഒരേ ചെപ്പിനുകത്താണു്; ആ ചെപ്പിന്റെ ഉടമസ്ഥൻ കൊച്ചുമ്മാനം. “ഈവൻ ഒരു തന്നെ തന്നും, മാറ്റുരു; അഞ്ചെന്നുകു് ഒന്നു പ്രത്യേകം മനസ്സിരുത്തണം”, എന്നു പറഞ്ഞാണു് എന്നു എല്ലിച്ചുകൊടുത്തതു്. മാറ്റുകു് അപ്രകാരം മനസ്സിരുത്തിയെന്നുള്ളതിനു് എന്നും രണ്ടു കുറുക്കിലും ചുമലു് മുതൽ മുട്ടവരെ ഉള്ള ഭാഗത്തു് അനവധി ചാറുക്കലുകൾ വളരെക്കാലം ലക്ഷ്യം വഹി ചുഡിയും.

സ്‌ക്രൂളിൽ ചേന്ന മുന്നാം ദിവസം മാറ്റുകു് എനിക്കു് “ഇത്യാസം” എന്നൊരു പേരു് കളിച്ചു തന്നു. അതിനുള്ളിനു ആ മാറ്റുകയും, അദ്ദേഹത്തെ അനക്കരിച്ചു് മറ്റു മാറ്റുകുമായും, എന്നു ആ പേരെ വിളിച്ചിട്ടുള്ളതുള്ളി. ചിലപ്പോൾ, മനസ്സിലിന്തു സമയത്തു്; ചിലർ “ഇത്യാസക്കട്ടി” എന്നും വിളിച്ചിരുന്നു. പക്ഷേ ഇതിനൊക്കെ എത്രയോ മനസ്സുനേരു, മാറ്റുകര കണ്ണമാത്രക്കു്, തൊൻ മാറ്റുകു് “കോഴിമുടക്കണ്ണൻ” എന്നൊരു പേരു് മനസ്സുകൊണ്ടു് സകളിച്ചു കഴിഞ്ഞിരുന്നു. ഇതു പേരു് സ്വകാര്യ മായി സഹപാർികളിൽ മികവരേയും ധരിപ്പിച്ചിട്ടുള്ളണയിരുന്നു. എന്നാൽ പരയണെടു, ആ കണ്ണിന്റെ മഹിമ ഒന്നു വേരെ തന്നെയായിരുന്നു.

வே! மாஸுதை இவதுத்திட மிரங்கணங்கு கழிந்துகூடி தமிழ் யாதைத் தொகையை விழுமிலூத் தொகையினால் அவையுடை ஸமிதி. ஏழைஷும் இவும் விடுக் கை முனினும் இநோங்கு தத்தியிடுகாயினால் அவை நினீதினால் து. வெநும் மநஷுவத்திடில் பெட ஏரெங்க இவதற்கு அது கண்ணால் நால் பதினாற்கால் தொன் கை படிநால் கண்ட பெரிதுஷியை மாதிரி யாயி. பிலபூரால் கழிந்துகூடி முத்து உதின் விளை ஏன் தோனால்; அதோடாகாப்பு, தனை, அவையை நிலங்காலாகத் பிடித்துக்காலாக நென்னோலை, வாயும் தாநாதால் துக்கம். மூதிலும் தெய்கரமாயினால் “கோஷிமொக் பொரிக்கை”. மூது புரோத்துதில் மூடுதெத்தகளை மூடுதேதாங்கு வலதேதற்கு வலதேதாங்கு பூபும் வாரை போக்கோயி, ரஷ்டங்குடி இவதை வென்று புக்கிளாங்கெஷும் முகினித்துக்கூடாகதற்கு வான் அங்கோப்பும் தொங்க, தொட்டிலை, ஏன் மாதிரி நிலைநானிலக்கு ஏதுதாவெள்ளுத் தொழும் உள்ளாயினால்து முத்துவாயுத் தேவஸ்பங்குதானெங்க புரத்து அதுவும் கால பிடித்துவது மாதுமாயினால். மூது பொரிக்கை நோக்கி மேகிகாலால் மாஸும் பாத்திரினால்து கேட்கு யரிக்காலால் குடி ஏநிக்கு ஸாயித்துக் கூப்பு. ஏரெங்க மூது கூப்பு, மாஸும் காலைக்கஷ்டபிடித்து: மூடக்கு கை வாய்க்காலை மாப்புத்திட பெடுதென் ஸம்பால நிற்கி, ஏனை அது பாத்துவும் வென் பரிசோயித்து, “மந்தாஸு, தொநெநே மூப்பு வர என்று? ” ஏனோடு சேவாபும் மூடன். அதுவோ, ஏநிக்கு ஞபோவெள்ளு? தொன் மிசித்து நோக்கி மிலோதை நிலை. உடனை மாஸும் அந்தத்தைத் தீடி ரஷ்டக்குமிலும் சுமலின் தாஶையாயி வாரை சுடுக்கலை அந்துப்பால் செய்யும். மூதிரெங்க விலு வென் பரிசூரித்து ஸம்புதாயதிலாயினால். மாஸுதை தாக்கையும் குடுத்திட கோத்தினால் கை செவிதொட்டுக்கூடியும், மாஸுதை தத்துவிரலும் சுங்கானிவிரலும் குடி ஏரெங்க கழுத்து ஸம்பலம் பிடித்து கை ஸம்பாஷ்ணால் நடத்தியால், பலம் நஷ்ட கட்டங்கிலப்பிரி திலித்து கை அல்லசுடுகாயினால். மூலிகை ஸம்பாலித்து கீத்திமுடு கூத்தை பிரத்துவாய்ஸும் ஸுஜிவெவலித்துப்பும் அதுவோவிக்கோயால் ஏரெங்க கண்ணிருத்துக்கூடி துவோல் நிலைநால்கூர்த்து தென்னாயினால்.

பக்ஷுதேவம் குடுதை ரஷ்டகைக்கை வாரை இடுவெஷுாத் “கேர், இக்குதியு” ஏனால்து கல்லுந உடனை கிடுகு. ஏனால் பிரை அங்கோபி வஸம் முஷவு ஏநிக்கு உடனத்தொமால் தென்னாயினால்.

மூலிகை கை கொஸும் கஷித்து. மூது காலத்தினிக்கை தொனால் கோஷிமுடுக்கண்ணிக்கூடுமாயி மலைகாத்தைராடி நென்கைலும் உள்ளாயினால் வென் தோனானிலை. பிலபூரால் பத்துப்பதினாயிரால் கண்ணிக்கரு கை நித்து ஏரெங்க கிடக்கையிலேக்கு அடித்துக்கையிலி ஏனை தத்துதாஶத்திடு. தெட்டியுள்ளன் நோக்கவாரம் கண்ணிலை, முகமிலை: தொன் நிலதேக்கு உடுங்கபோலிடுக்கூடுவும். பிலபூரால் ரங்கங்காஸாயிரிக்கை; கண்ணப்பதிட மாஸுதை ஸமாநத்து முத்துவால் பரிசூபிக்கைநால்து கை குரு கூண்டு; ஸம்பாரிக்கை பலத்தைத்திலுத்து பத்திரப்பத்துவு கீழ்க்கூடு!

കൊല്ലുവസാനത്തെ പരിക്ഷയിൽ തൊൻ ജയിച്ചു, പിന്നത്തെ കൊല്ലും മുന്നാം സ്കൂൾസിലാണ്, എന്നവിഞ്ഞപ്പോരാ എന്നെന്നു സഭനും ഷമായിരുന്നു! അവും, ഇനി കോഴിമട്ടക്കള്ളുകൾ എന്നു കഴുപ്പുട ത്രിപ്പല്ലേ! സ്കൂളുമാരിയാൽ മാസ്റ്റുങ്ങം മാറിയില്ലേ! പക്ഷും മൂന്ന് സംസ്ഥാപം രണ്ടുമാസത്തേക്കാളുമേ നിലനിന്നുള്ളൂ. സ്കൂളും തുറന്ന് സ്കൂളുകയററം കിട്ടി മുന്നാം സ്കൂൾസിൽ ചെന്നിരുന്നപ്പോരാ എന്നു അതു ത്രിപ്പല്ലേരുതു് ആ പഴയ കഴുപ്പുകളായിരുന്നു! “എന്നു, മാസ്റ്റുക്കു കുടി, നോക്കണം? നിന്നക്കും സ്കൂളുകയററം, എന്നിക്കും സ്കൂളുകയററം! ഒരു കൊല്ലും കുടി നമ്മക്ക് തെമ്മിച്ചു കുടാം.” തൊൻ തീർഖാലമായി ഒരു നെട്ട് വിപ്പിട്ടു. അനേകിപ്പം തൊൻ അഭിവിച്ചു മാതിരി ഒരു സങ്കടം അംഗിരപിനിട്ട് എന്നിക്കിയുവരെ ഉണ്ടായിട്ടില്ല; ഇനി ഉണ്ടാവുകയുമില്ല, നിയുതം!

എന്നേന്നു വിസ്തൃതിക്കും; ആ കൊല്ലുവും പഴയ തോതിനു് കഴി ആകുട്ടി. പിന്നത്തെ കൊല്ലുവും തന്മെവു! നാലും സ്കൂളും ചെന്നിരുന്നപ്പോരാ എന്നു അഭിവിച്ചും ചെയ്യുന്നുണ്ട് ആ രണ്ടുകളുംകൾ! എന്നു ജഗദിപ്പര, ഇതെന്നു പ്രാശ്നംയമാണു്! തൊൻ ആത്മാന സ്കൂളുകളിലെബാക്കു മൂന്ന് കഴുപ്പുടും ഒപ്പും വരുന്നതായാൽ എന്നു നിശ്ചയി? അഡ്യൂനാട് പറഞ്ഞു് സ്കൂളും മാറിയാലോ? ആ മിശ്ര നു സ്കൂളിലെ മാസ്റ്റുമാക്കാൻ ഇങ്ങനെത്തെ കഴുപ്പുകൾ ഉണ്ടാവില്ല, തീച്ചു്; അല്ലെങ്കിൽ പറിത്തം തന്നു വേണ്ടുന്ന വെക്കാനം എന്നിക്കു് വിരോധമില്ല!

നാലും സ്കൂളും ലൈബ്രറി റണ്ടുമുന്നമാസം കഴിയുംവാഴക്കും മാസ്റ്റുകൾ മാററമായി. എങ്ങനു പറിക്കാനു മററാ പോയതാണെന്നുണ്ട് കേടുതു്. ഭേദിനിഞ്ചിനു് പോയതായിരിക്കുമെന്നു് ഇപ്പോരാ തോന്നുനു. എത്രു് കുത്തതിനു മോളിഫേക്കേണ്ടിലും പോട്ടു, ഇനി മററ കുടിക്കുള്ള പോലെ ബാഖിശമയ ഇരുന്നു് പറിക്കാമല്ലോ; അംഗംചന്ദ്രമാരു ദയ ഒപ്പുകൂട്ടും കഴുപ്പായതിനു അടിയിൽ കയ്യിനേരു കട്ടിക്കുലുന്നു് ചുറി ക്കെട്ടാതെയും കഴിതു.

പിന്നീട് തേരുള്ളടക്ക സ്കൂളും ലൈബ്രറിയായ സമ്പാദ്യമാണു്, നേരുകയിൽ കുഞ്ഞൻകുപ്പാൽ മാസ്റ്റു. ഇപ്പേരാതിനു നയനേത്രിയാക്കുടുടക്ക സ്ഥാനം നേരുകയുടെ തെരുവും നടക്കായിരുന്നു. തലപ്പുവു് കമ്മ്റിയാൽ കഴുപ്പും രണ്ടും അതിനു ഉള്ളിലായി. അതിനാൽ സ്കൂളും പറിപ്പിക്കുമ്പോൾ അതു് സാധാരണ മേരക്കോരലുകാരമായിട്ടിരിക്കാണു് പതിവു്. കണക്കും ചെയ്യു് മാസ്റ്റുരു കാണിക്കാൻ കൊണ്ടപോകുമ്പോരാ അതിനെ നല്കുവണ്ണും കണ്ണുകളിക്കു കാണാനുള്ള ഭാഗം തേരുംകുണ്ടായിരുന്നു. ഇങ്ങനെ ഒരു സംവത്സരം വിസ്തൃതിച്ചു് കണ്ടിട്ടു്, അതിൽ എത്ര വണ്ണങ്ങളുണ്ടു് പറയാൻ ആക്കം സാധിച്ചിട്ടില്ല. പണ്ണൊരു കാലത്തു് അതു് അലക്കിയ മത്തലായിരുന്നിരിക്കണാം എന്നൊരു രൂപ വിലക്കും വലമായിട്ടിരുണ്ടായിരുന്നു. ചതുര ഉരുപുകൾ, മാറാല, ചെറിയ കടക്കിന്മ

ഓകര അവിടവിടയായി പതിച്ചപോലുള്ള ചില കുറതെ പുള്ളികൾ, ഇങ്ങിനെ പല വിശിഷ്ടവസ്തുകളിൽ അതിൽ തന്നെ ചുമസമുദ്ധി ചുത്തനു.

കൂസിൽ എല്ലാവരും തുതുമായി ഏതു മണിക്ക് എത്തിക്കാളുള്ള സം എന്ന കാഞ്ഞതിൽ നന്ദ്യാദിമാസ്യകൾ വളരെ നിജുപ്പം യാഥാദിനും. നേരം വൈകിവനാവക്കുള്ള രിക്ഷ, ആലുംതന്നെ കുളിക്കുന്ന വിരലുകൾ കൈക മടക്കി ഓരോ വിരലിന്നു ഇരുണ്ട് ഏപ്പുകളിലും രൂളുവടിക്കാണ്ട് ആത്തരും ഓരോ കൊട്ട്; പിനെ ഒരു മണിക്കൂർ നേരം “കസാല യിൽ ഇരിക്കുക” എന്ന തുത്യം നിംബുക്കിണും. ഇതും സാധാരണ നമ്മൾ കസാലയിൽ ഇരിക്കുന്ന മാതിരി തന്നെ; പക്ഷെ, പുഞ്ചത്തിനും അവ ലംബമായ കണ്ണേലു ഉണ്ടാവില്ലെന്നും മാത്രം!

പൊറു അമ്മ പ്രാണം പോവാൻ വലിച്ചു് കിടക്കുകയായാലും വേണ്ടിപ്പുണ്ട്, വൈകിവനാൽ കസാലയിൽ ഇരുന്നാകൊള്ളുള്ള സം. ഒരു ദിവസം ഒരു കട്ടി അരമണിക്കൂർരോളും വൈകിവനു. ആ സാധുവിനെക്കുണ്ടപ്പോഴുക്കം മാസ്യകൾ ആരോഗ്യം ഉണ്ടിച്ചു്.

മാസ്യൻ എടാ, മരപ്പുട്ടി! (നന്ദ്യാദമാസ്യൻ വിശ്വാസ്മികൾക്കു കൈ പൊതുവിൽ കൊട്ടാത്തിട്ടുള്ള ഓമനപ്പുരായിനും ഇതും.) ഇതു വൈകിയിട്ടു് ഏതു തന്നെന്നുന്നു അളയിൽ നിന്നും വരുണ്ടതു്!

കട്ടി: എന്നുന്ന കരോസ്യാ സാർ! ഉണ്ണാൻ വൈകി.

മാസ്‌റാഡ്: ഉണ്ണാൻ വൈകിയോ; ഉം?

കട്ടി: തെക്കേതിൽ ഒരു കട്ടിട ചോറുണ്ടായിനും; സദ്ധക്ക് പോയി നേരം വൈകിയതാണു് സാർ.

മാസ്‌റാദുടെ ഭാവമൊക്കെ മാറി. സുഞ്ചുഭയത്തിലെ താമര എന്ന പറയേണ്ണെങ്കിൽ, മാസ്‌റാദുടെ നാശപ്പോഴുതെ മുവരത്തെ പറയുണ്ടാണും.

മാസ്‌റാഡ്: ബലേ, ബലേ! മിച്ചക്കുൻ, കടന്നിരിക്കു്, കടന്നിരിക്കു്! (പിനെ കൂസ്യിനോടായിട്ടു്, പൊതുവിൽ:) എടാ മരപ്പുട്ടിക്കളെ, പറഞ്ഞാടമ്പാരെ, പൊങ്ങമ്പാരെ, അവനെ തൊഴിൻ, എല്ലാവരും!

തെങ്ങുളൊക്കെ അന്വരനും. നേരം വൈകിവനു ഒരുത്തനെ കണ്ണേലു മുകളിൽ ഇരുത്താതെ മറ്റൊരു വരെപ്പോലെ കൂസ്യിൽ കടത്തുകയോ! നന്ദ്യാദിമാസ്‌റാക്കു് എന്തു് പറി?

മാസ്‌റാഡ്: പിള്ള രണ്ടും ഒക്കെ ഇം മലയ്ക്കു് നോക്കുണ്ടു്? എടാ മരപ്പുട്ടിക്കളെ, സദ്ധകിട്ടിയാൽ വിടത്തരും, അതാണു് തൊൻ പറഞ്ഞത്തരും. അതിലിംഭിതെ ഒരു കൂസ്യം ഇല്ല. ഓമനവെച്ചുണ്ടാക്കുന്നു. തൊനിതൊള്ള തോറക്കണ്ണതും നിങ്ങളിൽക്കൂടിയില്ലെന്നതും കൈ എന്തിനും, ആലോച്ചിച്ചോക്കിട്ടുണ്ടോ? ഒരു ചുംബൻ വയറിനെ പുലത്താനന്തരം? അബ്ദാ ദി അതിനെ നിറക്കാണുള്ള തബ്ബം എവിടെയെങ്കിലും കിട്ടിയാൽ, ആ കാഞ്ഞം കഴിത്തെടുത്തു് പിന്നോന്നു്!

ହୁତିଳା ଫେରସ ଏବଂ କୁଳାଳୁ ଲେବ କଟିକରାକୁ ସପନା ବିକାଳରେ  
ଅନ୍ୟତଥାକରେତିବୁ ବାଲୁ ସବ୍ରଯୁଧଶଳକିରୁ ରୁକ୍ଷାଳିରୁ ପୋଯିଲେବକିରୁ  
ତଥା କେଳୁଣିପିଲୁ. “ହୁନିମେଲିତ ନିଜରେ ଅନ୍ୟରେ ରେଖକିଲୁମ ବିକି  
ରୁ ବାଲୁ ସବ୍ରଯୁଧଶଳକିରୁ ଏବଂ ଅନ୍ୟରେ ଅନ୍ୟରେ କେଟୋଠା !” ଏହି  
ନାହିଁ ପ୍ରତିଶାସନରେ ତଥା ଏବଂ ଏହାରୁ ମୁଖରୁ ଅନ୍ୟରେ ଥିଲୁ ବାବା.

எனால் பாரதில் கொச்சுப்பு மாஸ்ரிராயினால் இதனாடங் ஹல்லேம் ஒரு பாலை ஏன் பாலதால் போர், தனிகலப்புக்குடா ஒரு கவோல்லத்தில் ஜினிசூ் வகுக்கு ஒத்து ஒருசு பாலை ஸ்தபா. ஸ்ரீரா துர்ம்பிவெஸம் பாலத்தில் சிலபாங்க மனியாலி; “ஸ்ரீஸ்ரீ” தனி ஸ்ரீ “பார்” த்திலேக்கு கயிரின் கிடிசபூர் வாஷ் முத்து மக்களும் ராயி ஸ்தைபா முப்புதோலும் வூலமங்க மதிமினால் மதிசூ் குத்தாட்டங். அபூர்வாஸிக்கும் கொள்ளாட்டங்போலே உள்ளவிவரங்கு, ஸகல கோடுங்கி ஸ்ரீ, அங்குதேக்கால வழியும் வூரதேக்கால தைத்தியும் அதியி ஒரு கால்கிகாரன் கிழவுக்கு கடனாவங். மதியித்தினால் ஒரு தாக்கோ பெங்குத் தூஷியில் கிடிக்கினால் மேற்குறினால் அதிகங்குத்தினால் ஒரு ஸாயங்க வலிசெஷ்டுத். நால் கடக்காத்தபூர் முறைக்கியாலே ஸ்தோலே அதையை கோடுங்கி பரிசீலித்து. அதினை ஜேம்ஸ்திருத் யரித்து, ரஸ்தாநாக்கோள்கு தலைக்கால கெட்டுக்கெட்டு. விளை மேற்கைத்து நின் வலிசெஷ்டத்தைத் தே சூரலாயினங். முத்து களைபூர், அதேவரை யாதையை பரிமேறும் குடாதெ ஸ்தோகிகினித் தைப்புக்கு கூரை சூரை முடியில்லை. ஹஸ்திரிக்குமோ? பிரபரிசிதமாய அல்லுப்பகவேஷமால் அபூர்வால் முனித் களிடத். ஹதாயிரிக்குமோ கொச்சுப்புமாஸ்ரிரா? ஸ்தைத்தேபூர் ஸங்கைமலூபால் கவுன்தின் தீங்கு. சூரலும் விரிக்கொள்கு மதிசூ் அது கரிவிக்கொதூப்பு லேக்கு கடக்கால மாதிரி ஸ்தைதெ ஹடயிலேக்கு கடன். அவை மிகிட்டு நேரதேக்கு ஏற்றெடு உள்ளாயதென்கு பரியாக வழு. அது கஷிதை ஸ்தோகியபூர் ஸ்தைபா கட்டிக்கொலைக்கை புதிமக்கூபூலே வெனு கு நிரந்திரிக்கொள்கு. மாஸ்ரிரா சூரலும் அட்டுத்தெவாத்து மேஜ்பூர் துறு அதற்கும்பாயிடிக்கொள்கு. ஸ்தைத்தேபூர் சிலதா—சூரத்தெவாக் கூலை புஸாதிசூவதை—சுவத்து அடக்கியால் அடண்டாத சில வகை மால் முடுக்கு ஹடகிக்கை ஸ்பூரிக்கொள்கு.

മാസ്റ്ററു: എന്തുകണ്ണ, പിഞ്ചേരു! നിങ്ങൾ കെട്ടിട്ടുമേണ്ട് എന്തുകണ്ണുന്ന നിരിച്ച്? വാരോനിന്നുന്ന മോതാഴം നോക്കു! 'വരുണ്ണ കെന്തുകണ്ണ്, തെട്ടുവാതം പിടിച്ചു? ദേ, ദേ, കിടന്ന് തൊഴുണ്ടത്! അനന്തരാബിരിന്നേര! പ്രോക്ക്യൂട്ടുവോലെ കിടന്ന് പരക്കിവായണത്, കൂസിലും; പിണ്ടിട്ടുരിന്നാളിന്ന് അരക്കണ്ണവരേണ്ടും!

ഇങ്ങിനെ ശ്രദ്ധകരമായിട്ടാണ് അതു കൊല്ലം തടങ്ങിയതു്.

കൊച്ചുപ്പു മാസം റെക്ട് പ്രത്യേകതകളാണ് ഉണ്ടായിരുന്നത്. കൗദ്യമുണ്ടാക്കി കോട്ട്, പിരിന്നാണ് അദ്യമുണ്ടാക്കി മരിക്കുന്നത്.

ൽ, ആ കോട്ട് തുനിച്ച കംബത്തു്—അതെന്നാണെന്ന് ഇന്നുള്ള വക്കാക്കണ്ണം നിശ്ചയമില്ല—കുറത്ത് അല്ലാക്കു ആയിരുന്നുവെന്നാൽ കിംവദന്തി കേട്ടിട്ടണ്ട്. പക്ഷേ എൻ്റെ വാമ്പുകിലെരാക്കു അതോടു പാശവന്നു കലിഞ്ചിയിട്ടാണ് പരിപസിച്ചിരുന്നതു്. നിത്യം പത്രമണിക്കു് മാസ് റായുടെ മേരുകൈക്കത്തു് നിന്നു് പുത്രതു് വന്നു് അദ്ദേഹത്തിന്റെ ദേഹത്തെ ആ ചുംപാണും ചെയ്യാൽ, വൈക്കേന്നുരമാവുന്നോഴിക്കും വിയപ്പു്, ചോക്കി ന്റെ പൊടി, വെറിലുംരക്കിയതിന്റെ ശക്ലങ്ങൾ, കാപ്പി പലഹാര അള്ളം തുള്ളികളും പൊട്ടകളും, ഇങ്ങനെനു പലപല വസ്തുകളും അതിൽ സ്ഥലം പിടിക്കും. ഇവയോടൊന്നിച്ചു് തന്നെയാണ് നാല്പതിനിയായാൽ മേരുകൈത്തുക്കു് പ്രവേശിക്കാൻ. ഇംഗ്ലീഷ് തരത്തിലുള്ള ജീവിതം ആ കോട്ട് നിയച്ചു് തുടങ്ങിയിട്ടു് എത്ര പത്രീരാണായി എന്നു് കൊച്ചാപ്പു് മാസ് റാക്കു് മാത്രമേ അറിയുന്നു.

കൊച്ചാപ്പു് മാസ് റാക്കു് ഒരു മഹാമഹമായിരുന്നു, എന്ന വേണും പറയുവാൻ: ഇംഗ്ലീഷ് എക്സർ വിസ്താരമുള്ള എടു് പത്രതു് വെറിപ്പ്, നാല്പതു് പഴക്കടക്ക, സ്ക്രൂൾ കെട്ടിക്കും മുഴവൻ വെള്ളയടക്കവാൻ മതിയാവുന്നതു ചുണ്ണാപ്പു്, ഒക്കെന്നു പുകയിപ്പ്, ഇതെന്നുകൈയാണ് ഒരു മുടക്കിന്റെ സാമഗ്രികൾ. വായിൽ മുക്കിലും മുലകലുമായി അംഗീര പാല്പു ഉണ്ണായിരുന്നുള്ളത്. അതിനാൽ അടക്ക പൊടിക്കണം. ഇംഗ്ലീഷിലും ബാരോ ദിവസരു കൂട്ടിൽ ബാരോയെത്തുടെ ചുമതലയും യാണു. ഒരു പഴയ ടിനിന്റെ അടപ്പും നിരച്ചു് ആണിക്കൊണ്ടു് തുള്ളു, അതിനെ എത്താണണായും തോണിപ്പോലെ വള്ളുണ്ണാക്കിയ ഒരു സാധനമായിരുന്നു പൊടിക്കാനുള്ള യാത്രം. പത്രമണിക്കു് കൂട്ടി മുടിയാൽ ആരു ദിവസത്തെ ഉംഗക്കാരൻ്റെ കരുതിൽ ഇതും അനുഭവിച്ചു നിവേദ്യത്തിനുള്ളിൽ അടക്കയും എടുത്തു് കൊടക്കും. നാല്പതിനിവരെ ആ സാധ തന്റെ സ്ഥാനത്തിനു് ഉരുക്കുന്ന ഉ. ഇടക്കിടക്കു് അതിലേയും ഇതിനേയും കടന്നുപോകുന്നു മാസ് റാക്കു് ഓരോ പിടി വാരിവായിലിട്ടു്, വെറിലി ചതുച്ചു് പാകമാക്കുന്ന ജോലി മാസ് റാക്കു് തന്നെത്താൻ നിര്ത്തിച്ചിരുന്നു. വെറിലിയും അടക്കയും മുടി വായിലിടു് പഴപ്പുമുൻ ഇളക്കുന്ന മാതിരി നാവുകൊണ്ടിളക്കി അതിനൊരു കൊഴുപ്പു് പിടിച്ചായും ചുണ്ണാപ്പു മുട്ടും. ഇതു് ഒരു പിറ്റേണ്ടിയാൽ തുവതെടുത്തു് തല മല തിരി വായ നാല്പത്തിനും തുന്നു് അറാവുതെ ഒരു പല്ലിൽ തേച്ചുകൊടക്കും. അതു് അവിടെ ഇതുന്നു് അവിഞ്ഞു് എല്ലാടവും വ്യാപിക്കണം. ഇതിന്നു് ശേഷം ചുകയിലായും പ്രവേശിക്കും. ഇക്കണ്ണു സാധനങ്ങളെല്ലപ്പോം മുടി ഒരു കാരി മണിക്രമുക്കുന്ന നേരം ചവച്ചു് കഴിഞ്ഞൊരു ഒരു തുപ്പു തുപ്പും. നാടകവും സിനിമയും മറ്റുംപോലെ ഇംഗ്ലീഷ് ടിക്കറു് വെച്ചു് കാണിക്കുന്നതായാൽ നല്ല സമ്പാദ്യംണാവുമെന്നു് എനിക്കു് പലപ്പോഴും തോന്നീടുണ്ടു്. വായിനെ എത്താണണായും കുവിലപോലെ കോടിച്ചു് അതിന്റെ ഒരു ഒരു ഒരു ഒരു വിരൽ അര ഇംഗ്ലീഷ് ഇടവിടു് ചുണ്ണിനു് വിലങ്ങുന്നു്, ആ വിരലുകൾക്കിടയിൽ മുടക്കു ഒരു തുച്ചതിലുവാഹം പുറപ്പെട്ടാൽ, പതിനാറടിവീതിയിള്ള വരാന്തയിലാവട്ട്, അതിന്റെ അതി

തിന്നുമ്പിലാവട്ട്, ഒരു തുള്ളി തെറിക്കാതെ, ധാരമുറിയാതെ, മുഴവൻ മുറാത്തെന്തും !

പാസ്റ്ററുമാരുടെ വെച്ചു് സംസ്കൃതം എടുത്തു; പക്ഷെ ഒരു മാസംകൊണ്ട് അതു് മതിയാക്കി: അക്കാദിക്കരണം ചെയ്യുന്നതു എഴുതിയാൽ പോരു, അവയെ ഒക്കെ ഒരു അഴിക്കോഡിൽ കെട്ടിത്തുക്കണം എന്നവെച്ചാലുതെത്തു പണി ചില്ലായാണോ? അതും അഴിക്കോഡു് വളരുതെത്തു പടി പോലെ നില്ക്കുന്നും പോലും! ആക്കച്ചുടാട താൻ സംസ്കൃതം വേണ്ടുന്നു് വെച്ചതിൽ എന്നപ്പോലെ തന്നെ സന്ദേശം പണ്ഡിതക്കും ഉണ്ടായിരുന്നു.

യുഖ്രൂഡും യാധിഡും മറ്റ കൂസുകളിൽ ഇരുന്നാലും ഒരു മുഖ്യം മട്ടപ്പും തീക്കാനാളിയും എപ്പറ്റിക്കിളാണെന്ന് ഇപ്പോൾ മനസ്സിലായി തുടങ്ങിയുള്ളൂ. സ്കൂളുകളിൽ ഇംഗ്ലീഷ് രണ്ട് വിഷയങ്ങൾ മാത്രം പഠിപ്പിച്ചാൽ പോരെ? ഇവയെക്കാം കൂടുതലായിട്ടും പ്രയോജനം മറ്റും വിഷയങ്ങൾക്കുള്ള താഴീക്ക് എനിക്കിതുവരെ തോന്തിയിട്ടില്ല! പിന്നെന്നിനാൽ ഇംഗ്ലീഷ് വേണ്ടതു ചെപ്പുവെരാക്കേ പഠിപ്പിച്ച് അതിൽ പാസ്സായാലെ കൂസുകയാറം ഉള്ള എന്ന് വെച്ചിരിക്കുന്നതു്? യുഖ്രൂഡിനാം യാധിഡിനാം പരീക്ഷയുമില്ല, ഒരു ചുക്കമില്ല. അതു് പഠിപ്പിക്കുന്ന മാസ്റ്ററിന്റെ പാശ്ചാത്യക്കുറം. ഇവർ മരിച്ചാൽ സ്കൂളിൽ തനിഞ്ഞേക്കു് “ശരേ”നു് എപ്പോഴും കാരിവെച്ചു് പോകുമെന്നാളും തിന്നു് സംശയമില്ല!

പിന്നതെ കൊല്ലും സെക്കൻഡ് ഫാറത്തിലായി. ഈ കൂദ്ദിൽ വെച്ചുണ്ട് തോന് “അബ്ദിപ്പാസ്സി”യും വിഭദ്യനായതും ഫേഡാരാനായി പരിചയമായതും.

மூன்றாக்கை ஸ்ரீக்குடியில் “அளவிப்பாஸு” உள்ள ஏற்காவிட்டு குடா. தெண்டிடாக காலத்துற் அதிகென கூடியே ஏத கூடி உள்ளாயிடுவது தூதி. இன்றைத் “வோலி”யும் “குடி”யும் மறை அதிகான் அடித்து கைக்கு வாய்பொன்று நிலைகள். அங்கொக்கை ஏத விழுதுமிகு கூடுதலாக ஸ்ரீக்குடியில் உடனில்லது ஸமாங் அத்துவம் “அளவிப்பாஸு”வுடை வெல்லெழுதுதென அநைசுரித்திரிக்கூ. மூதிர்கள் ஸாம்ரி ஏத உள்ளவிய மாண்யளித் தொழுமாஸ்; கூடிக்கொடுத்து ஸமலங் ஸ்ரீ குடிகள் வராத்தூ. கூடிக்கொள் சுதங்கியதற்கு ஏதுபத்துப்பெருகிலும் உள்ளத்திலே ரெஸ்துதி. மாண்யளிதெய் காலுகொள்கூடுது வராத்தூ எடுத்துத்தொகைள், முதாஸ் கூடி. ரெங்க மூதிகள் அமிசுாது முதலைப்பொன்று குடிகி அத்துவம் ஏதித்துற் வெளாரிடதேக்கூடுது. மூண்டிகள் மறை சூலிவரை தெருவித்து மாண்யளித் தாந்தேஷித்து ஸமலதை தித்து அத்து பூஜுகாயி. “அளவிப்பாஸு”க்கு ஏராவும் செங்கஞ்சுமாய் ஸமயம் உத்திரவாஸ்.

രൈ ദിവസം തൈഡി പത്രമുത്തുപേര് എക്കാരുചിത്രരായി ഇത് വിനോദത്തിൽ എപ്പുട്ടീരിക്കയായിരുന്നു. പെട്ടെന്ന് “ശ്രീ പാ” എ

നൊരു ശ്രീം. അതോടൊപ്പം തന്നെ പതിനായിരം നക്ഷത്രങ്ങൾ എൻ്റെ മുമ്പിൽ ആകാശത്താണ്ടിനെ ചാടിത്തുള്ളിന്നതും കാണാം. നോൻ അഥവാനോ തിരിത്തേനോക്കിയപ്പോൾ കുറഞ്ഞ് തടിച്ചു് കടിച്ചു തന്നെപ്പോലെത്തെ ഒരു സ്പതാവം ദേഹത്തിലെബാത് “ലാജ്ഞകാട്ട്” കു ഇലെബാത് ചുരും ധരിച്ചു് നില്ലുന്നതായി കണ്ടെ. “ഹോഡ് മാസ് റാർ” എന്ന എൻ്റെ ചെവിയിൽ ആരോ മരുംചു. ഇതേമാം തല്ലിൽ അ ദ്വിതീയനാണ്ടാണൊരു വ്യാതിയാജിനും. എനിക്കെ കശാലായി എ നോ മനസ്സിൽ ഉണ്ട്.

ഹോഡ്: അഞ്ചികരണംകൂടു! അന്യകാരണംകൂടു! പൊട്ടിത്തവിച്ചുവ കുകളു്! നോനോക്കത്തിനേയും—ഉറു !!

ഇതും പറഞ്ഞു് എൻ്റെ ചെവിക്കൊരു പിട്ടത്തം. ഉപ്പിൻചു സീക് വലിക്കംപോലെ എന്നു വലിച്ചിഴച്ചു് തന്റെ മറിയിലേക്കെ കൊണ്ടുപോയി ബാരോ കള്ളിമും ആറാറ്റനും. അപ്പോഴേക്കും പത്രപറ്റ സീക് പേരെക്കുടി ശിപ്പായി ആട്ടിത്തെളിച്ചുകൊണ്ടത്തി: ചിലർ വാവിട്ടു കരയുന്നുണ്ട്. ചിലർ ഗോക്കുളം മുതൽ കുന്നുകമാരിവരെയുള്ള സകല രേഖാങ്കരിയും വിളിച്ചു് ആ നിമിഷവരെ അവർ ഒരു മാണ്ഡയണ്ടി കു സീക്കുന്നുടെയില്ലെന്നുണ്ട്. പക്ഷേ ഇതുകൊണ്ടും നോ ധാരനായ തുണവുമണ്ഡായില്ല: പക്ഷഭേദം കുടാതെ പത്രണിനിതു് എ സ്ഥാവക്ഷിം നിരത്തിക്കിട്ടി. ഇരുന്നിന്നും നോനോ ഹോഡാശാനമായുള്ള ഒരു ആളുത്തെ കുടിക്കാഴ്ച. ഇതിനു് രേഖാഭൂപടം “അബിപ്പാസ്സ്” ചെയ്തിനും, ബൈസ്ക്കിൻ്റെ മുകളിൽ ചാടികളിച്ചതിനും, മറാത്തെ മാവിൽനിന്നും മാങ്ങ എറിഞ്ഞതിനും, മറ്റു കുടികളുമായി തമ്മിൽ തല്ലിയതിനും, എനിഞ്ഞിനെ പലേ കാരണവശാൽ താങ്കൾ തമ്മിൽ കുടിമരുട്ടിണ്ട്. ആ കൂപ്പാടു കണക്കെടുക്കുന്നതായാൽ, ശരാശരി ബാരോ ആഴ്ചയും മുഖരണ്ടു ഡിസനും വീതം എനിക്കു് ആ കാപ്പാളു് സന്ദുലിക്കാജിനും.

മുന്നാം ഹാറത്തിൽ ഒരുക്കാലും തോറു; ഇതിനുള്ള കാരണം എൻ്റെ കവിതാവാസനയാജിനും.

“മുഖ്യമാരിച്ചീടിനുകുപ്പതന്റെ  
പിബ്യമാരിക്കനുപണിക്കരാശാൻ.”

എന്നൊരു ദ്രോകാലം കൂപ്പുമാസ് റാറ്റുറൈപ്പറുറി മോഷണക്രിയ കൊണ്ടു് മുഴവനാക്കി കൂപ്പും ലൈക്കേ വിതരണം ചെയ്തു്. കുത്തകേടി നോ ഒരു ദിവസം ഇതാരോ മോർഡിയിൽ എഴ്തിയിട്ടു്. മാസ് റാറ്റു ഇതുകു സീക് വളരെ ക്രോഡിച്ചു്. എഴ്തിയ ആളെ അനേപശിച്ചിട്ടു് കിട്ടിയില്ല; പക്ഷേ ഉണ്ടാക്കിയതു് നോനോ ഒരു കുത്തുമേഖലപരം ചെന്നു് സ്പക്കാത്തുമായി ധരിപ്പിച്ചു്. തല്ലാലും ഹോഡാശാൻ്റെ പക്ഷത്തിനു് രണ്ടു ഡിസനും കൊല്ലാവാസനത്തെ പരിക്ഷയിൽ ഒരു തോർവിയുമായി നോ എനിക്കുള്ള സമ്മാനം.

മുന്നാം ഹാറത്തിൽ പറിക്കുന്നോണു് ഇംഗ്ലീഷാഴച്ചു് മരൈല്ലാ വിഷയങ്ങളും മലയാളത്തിൽ പറിപ്പിക്കുന്നുമെന്നൊരു നിയമം നടപ്പിൽ

വന്നതു്. പാനിക്കരാശാൻറ ഇതിനോ രേഖമുള്ള കണക്ക സ്കൂള്സുകൾ തങ്ങളെ വളരെ കുഴുപ്പുചെത്തി: “ആഭാസലിനിതങ്ങൾ” എന്ന പറഞ്ഞാൽ വർഗ്ഗരംഗാക്ഷണിന്റെ ആശനനോ, “പരിചയംകരണാട്ട് കണ്ട പിടിക്കക്” എന്നവെച്ചാൽ ചെയ്യൻറ് വാക്കീസ് ആശനനോ നാമം വെക്കാൻ വളരെ കഴഞ്ചി. 5, 6 എന്നാളു സംബുകകളെ “അനേയു അരും”, “എഴേ എടു” എന്നാണ് പാനിക്കരാശാൻ തജ്ജമ ചെയ്തിരുന്നതു്. അതുപോലെ തന്ന കു, കു എന്ന സംബുകൾ “മുന്നൊന്നാലു്” “ഒന്നൊരും” എന്നായി പരിശീലിച്ചു്. ഇതിനു പകരം മുക്കാൽ, അര, എന്നാളു സാധാരണ പദങ്ങൾ ഉപയോഗിച്ചാൽ പോരെ എന്ന് തങ്ങൾ ചോദിച്ചുപ്പോരാം “അധികപ്രസംഗികൾ; തങ്ങളരം പറയുന്നോ!” എന്നായിരുന്ന മറ്റപട്ടി.

നാലാം ഫാറം മുതൽ ഓരോ വിഷയം പരിസ്ഥിക്കാൻ വെള്ളേരു മാസ് സ്റ്റിറ്റുമാരായിരുന്നിനു. ഇംഗ്ലീഷ് എടുത്തിരുന്നതു് സ്കൂള്സുമാസ് റിംഗ് തന്നെയായിരുന്നു. ഇതേമഹത്തിന്റെ “സെല്ലിക്കസപാമി” എന്നാളു പേരു് സ്കൂള്സില്ലമായിരുന്നു. ഇതേമഹം വളരെ സ്കൂള്കളിൽ ഇരുന്നിട്ടുണ്ട്. അവിടങ്ങളിലൂടെ സെല്ലിക്കയെ ചൊല്ലി വഴക്കു ഉണ്ടായിട്ടുണ്ട്. ഇതുപോരു് എങ്ങിനെ കിട്ടിയെനോ ആക്കം നിശ്ചയമില്ല. ഇതേമഹത്തിനു് സെല്ലിക്കാക്കരി വളരെ ഇംഗ്ലീഷാണ്, അതുകൊണ്ടാണ്, എന്നായ പക്ഷം; അതുപു, ഇതേമഹത്തിന്റെ അംഗീനോ പാണ്ടായ വാരണ്ട വന്നപ്പോരം സെല്ലിക്ക ഉച്ചിലിടാൻ ഉപയോഗിച്ചിരുന്നു ഒരു വലിയ ഭരണിക്കെ തു് കയറി ഒഴിച്ചു്. അങ്ങിനെ അതേമഹം സെല്ലിക്കയായി. ഇങ്ങിനെ പാരമ്പര്യവചിക്കാണ് മകൾ ഇംഗ്ലീഷിൽ കിട്ടിയതു്, എന്നോ വേരാ തപാക്കണം. എങ്ങിനെയായാലും, സെല്ലിക്ക എന്ന കേട്ടാൽ മാസ് റിക്ഷ് അരിശും കയറും.

ഇതേമഹം വലിയ കണ്ണിശ്രക്കാരന്നായിരുന്നു; കുറത്ത മഷിക്കു് ഒരു ചെണ്ണണ്ടൻ പെൻ, ചുവന്ന മഷിക്കു് വേരാനോ, വാച്ചിനോ റണ്ടു് ഉരു: അതുകൊണ്ട് അകത്തെന്നാണ്, റൂഡ് കൊണ്ട് പുറത്തെന്നാണ്. ഇതേമഹത്തിന്റെ ഒരു ഒരു മുദ്രാവാക്കു്, “തീരിങ്ങംസ്, തീരിങ്ങംസ്, യുഷുവു് നെവർലെ റിഡ്” എന്നാളു തായിരുന്നു. ഇംഗ്ലീഷിലും എത്തൊക്കെയാണെന്നു് തങ്ങൾ ചോദിച്ചുപ്പോരാം, “വൻ യുവർ വാച്ചു്; കു, യുവർ ചെണ്ണണ്ടൻ പെൻ; തീ, വെൽ, യുവിൽ നോവെൻ യുവിൽ നോ!” എന്നായിരുന്ന മറ്റപട്ടി. സെല്ലിക്കമാസ് റിംഗ് ഇംഗ്ലീഷിലല്ലാതെ സംസാരിച്ചു് തോൻ കേട്ടിടില്ല. അതും, പദങ്ങളുടെ ഉച്ചാരണം വളരെ പരിജൂറിച്ച റിതിയിലായിരുന്നു. സംസാരിക്കുന്ന കേട്ടാൽ കൊരട്ടത്തോടു കൊച്ചിക്കു ഇടിട്ടണണ്ടു് തോനും. റഷ്യ, പ്രഷ്യ, എന്ന രാജ്യങ്ങളുള്ള “റു” “പ്രു” എന്നേന്ന പറയുള്ളതു്; അതു രാജ്യക്കാർ അങ്ങിനെയാണെതു പറയാറു്. പെൻസിൽ അല്ല, “പേൻഷിൽ” ആണോ. ഉച്ചാരണത്തിൽ വല്ല സംശയം വന്നാൽ നിക്കാൻ ഒരു ഡിക്സിംഗി ഉറഞ്ഞേന്നോരാം തലയിലു ചുവ കുംകുടി ഉണ്ടാവും.

കണക്കെടുത്തിരുന്നതു് “കടകസപാമി”യായിരുന്നു. ഇതു പേരിന്റെ അതിന്മത്തെപ്പറ്റി ആക്ഷം ധാതൊരിവുമില്ല. ചെറിയ കൂല്ലിലെഞ്ചാണ് ഒരു മകൻ പറിച്ചിരുന്നു, അതു് കട്ടികടക്കം. സപാമിയുടെ മുഖത്തെ സ്ഥായിയായ ഒരു ഏരെന്തനു് മോദിച്ചുായി, ഒരു അപസ്ഥാനം പിടിച്ച തവളയുടെ, ഏറ്റന വേണം പറയുവാൻ. സപാമി വലിയ വർണ്ണാഗ്രഹമയമുണ്ടായിരുന്നു. ഭൗക്കറിയും പാളത്താഴും അയിരുടെ കണ്ണിട്ടുള്ളൂ. പരക്കു പല്ലു് തേപ്പിനേരും കൂളിയേറ്റും പററി മനസ്സുത്തിയിൽ പറഞ്ഞി കില്ലാത്ത കാരണം മുഖരണ്ടം ചിലപ്പോൾ കബുളിച്ചുായി പാപമില്ലെന്നു സപാമികൾക്കിയാമായിരുന്നു.

അപ്പുനു മകനും കാലത്തു് കണ്ണിയും കഴിച്ചു് സ്കൂളിലേക്ക് വന്നു തു ഉച്ചക്കു് കൈമനിക്കു് പോയിട്ടായിരുന്നു ഉണ്ടാണ്. ഉണ്ടാണ് കഴിത്തു് മടങ്ങുവോരും വഴിക്കു് എത്തെങ്കിലും ഒരു കാപ്പിക്കൂളിന്റെ ഉമ്മറതു് കാറ്റുന്നേരും നില്ക്കു്. അപ്പോൾ അപ്പുന്ന് അകത്തു് നിരത്തിവെച്ചിരിക്കുന്ന പലഹാരങ്ങളും ചുണ്ടിക്കാണിച്ചു്, “പുഞ്ചു, അതു് ലഡുവാക്കം, അതു് ജില്ലേബി, മഹു് ബോളി, അങ്കേ മുങ്കരുതു് വടക്ക്, മുങ്കേ മുങ്കരുതു് കിരെട്” എന്നാക്കു പറഞ്ഞു് മകനെ യരിപ്പുക്കം. അവസാനം, “ഉം, വാ, വാ, പോരലാം,” എന്നു പറഞ്ഞു് സ്കൂളിലേക്ക് തിരിക്കും. രഹിക്കൽ മുങ്കിനെ നില്ക്കുവോരും ഒരു വില്ലാത്മി—അയാൾ പുതുതായി ആ കൊല്ലും വന്നു് ചേന്നതാകയായ സപാമികളെപ്പറ്റി വലിയ വിവരമൊന്നുമായിരുന്നില്ല—മോട്ടിലിൽ കാപ്പിക്കടിക്കാൻ കയറി. സപാമികളും സന്നാനവും പിന്നാലെ തുടി.

സപാ: അം, അം, കാപ്പിക്കടിക്കാനായിരിക്കും, അപ്പേ ?

വില്ലാ: അതെ, സാർ.

സപാ: അം, തോനും അസാരം വലുതു് കഴിച്ചുലോനു് ആലോച്ചിക്കും, അം. എന്നും, അം. എന്നും, കുടുക്കുമ്പോൾ, അപ്പേ ?

വില്ലാ: ഓ, എന്നാൽ മാസ് റാറ്റം വരു.

“വാധാ, പുഞ്ചു,” എന്ന പറഞ്ഞു് വലിഞ്ഞു് കയറി. മുന്നാഴി ഒരിയുടെ മോറിനു് മിതെ നന്നിൽ പിലപാനാ ഉട്ടപ്പികയുടെ പല ഹാരം രണ്ടുംടുടെ തട്ടിവിട്ടു. അവസാനം “താങ്ങ് സു്, താങ്ങ് സു്; തൊൻ കാപ്പിക്കടിക്കാറില്ല, സോളിഡ് മാത്രമെ കഴിക്കാറുള്ളൂ.” എന്ന പറഞ്ഞു് ഖുണ്ടാണി. ചതിപററിയ സാധു സ്കൂളിൽ വന്നു് തെണ്ടലോട് വിവരം പറഞ്ഞു. സപാമികൾ തരംകിട്ടുവോഴാക്കു കട്ടിക്കുള്ള മുങ്കിനെ മുക്കാറുണ്ടെന്നും, അതിനാൽ അദ്ദേഹം മോട്ടിലിന്റെ ഉമ്മറതു് നിലവാട്ടു് നില്ക്കുന്ന നേരതു് അതിലെ തെണ്ടലാങ്ങം വഴിനടക്കാറില്ലെന്നും അപ്പോൾ തങ്ങൾ പറഞ്ഞിട്ടാണ് അയാൾ അറിഞ്ഞതു്.

പിപ്പൽത്തിലും സിക്ക് സീത്തിലും ഇംഗ്ലീഷ് മേഡാശാൻ തന്നെയായിരുന്നു. മുദ്രയം ഗ്രാമിൽ വലിയ പുലിയാണെന്നും കേരാബി. പാസ് റെപ്പർപ്പറ്റു്, ലപ്പസ് റെപ്പർപ്പറ്റു്, പ്രൈലു റെപ്പർപ്പറ്റു് എന്നും

മറ്റൊ തട്ടിളിക്കുന്ന കേട്ടാൽ പാശവാഭ്യം സാരമില്ല. ഉപഭ്രാംജാസം എഴുന്നതിൽ ഗ്രാമർ എഞ്ചാനം തെറവിയാൽ സുഖംതന്നെ! “ശീമസ്സ് രസപതിയുടെ കഴുതക്കുത്തു്” എന്നുള്ള രാമനഭ്യുദയകൊണ്ട് തുടങ്ങി, ത പക്ഷേ നാലു് കിഴക്ക് കൈബണ്ട് അവസാനിച്ചാലെ രാരോ വാചകവും തെ റു് തിരുത്തു് കഴിയുകയുള്ളൂ.

ഹോഡാഡാനു് മുന്നാലു് സുക്കു കുവായിതന്നു എൻനായ സംശയം തെങ്ങൾക്കു് ബുദ്ധമായിട്ടുണ്ടായിരുന്നു. ഇതിനടക്കിയാനമായി പല സംഭവങ്ങളും ഉണ്ടായിട്ടുണ്ട്. തെറവിവസം—ത്രാമാസത്തിൽ—കൂണ്ടു ത വന്നിൽക്കു് “വെയിലുംമഴയും മഴയുംവെയിലും, മഴയോട് വെയിലും വെയിലോട് മഴയും” എന്നായ പാടു തുടങ്ങി. കരിനേരം തെങ്ങൾ കേട്ടിരുന്നു; ഒട്ടവിൽ ഞാൻ എഴുന്നേറ്റു്, “സാർ, ലെസണു് എടുക്കുന്നി ശ്രീ?” എന്ന പ്രോത്സാഹം. ഉടനെ ചാടി എഴുന്നേറ്റു് എൻറ അടക്കത്തു് പാശേത്തും: “ശ്രീട, അധികാരാരാമ, നീയാ എന്ന ശാസിക്കാൻ? ക കക്കു് പുത്രു്, അതുകുരുമെ!” എന്നു് പറത്തു് തലക്കു് റണ്ടു് തട്ടും ത നു് എന്നു തിള്ളി പുത്രതാക്കി. ഉടനെ ശ്രീപായിതെ വിളിച്ചു് “ഈ എടുക്കും ഇരുന്ന സ്ഥലം ചാണകവെള്ളും തളിച്ചു് ശ്രീലംകക്കു്” എന്നു് ക പ്രിച്ചു്. അതു് ചെയ്തിട്ടേ അനു് കൂണ്ടുള്ളുണ്ടുള്ളൂ. പിറേറ്റിവസം, അ ധിക്കപ്രസംഗം പറത്തു് അതുലംമാക്കിയ വായ തെ പിടിഞ്ഞുംതിനു് ശ്രീലംകാക്കിയ ശേഷമെ എന്ന കൂണ്ടുകുരുത്തു്.

സുക്രൂരം പെപന്തൽ കൂണ്ടുകുരുത്തു് കൊല്ലും പറിച്ചു്. അത്ഭുതതെ കൊല്ലും സിലക്കു് ചെയ്തില്ല. രണ്ടാമതെതെ കൊല്ലും പരിക്കുക്കു് അയച്ചു കിലും പ്രോയിപ്പോളിത്തു്. മുന്നാമതെതെ തവണ മോഡറേഷണിൽ ചാടിവിണു്. ഇതു മോഡറേഷണിൽ വിലു് എനിക്കു് ഇനിയും നല്ലവള്ളും മനസ്സിലായിട്ടില്ല. പരിക്കുക്കു് കിട്ടണമാക്കും കൂണ്ടുകുലമാക്കും വേ റു ചില മാക്കകളും കൈക്കുതെ തെ കടത്തിലിട്ടു് കലക്കും; പിന്നു അ തിൽനിന്നു് നനു് വലിച്ചേട്ടുക്കും. അതാണു് മോഡറേററിയുമാക്കും. ഇതു വേറു മാശുകൾ എത്താണു്, എത്താണു് ഇതു കലക്കലിഞ്ഞു സാരം, ഒരു വത്തിനറിയാം! എന്നായാലും ഞാൻ കടന്നക്രൂട്ടി.

\* സ്ഥാനത്യാഗംചെയ്യു വലിയതനുരാൻ തിരുമനസ്സിലെ  
കാശീസനദിനം.

( ശ്രീമാൻ ചണ്ണരംകോത്തുപ്പൻ കർത്താവ് )

1. മാനവായ്യാട്ട ഭഗവത്മാർജ്ജാ  
യീനയായ്യുന്നതുമട്ടിക്കേത്യാ  
ജനാനമേറുമൊരു ജാഹാഖിയെബ്രേ-  
വാനവേദ്രുന്ന കണ്ണിതുനേരെ.
2. പ്രോക്ഷസന്ത്വൃമഞ്ചളം രസമാന്നം-  
പാകവും വിശദഭാവവുമേന്തി  
നാകഗംഗവിലസുന്നതുമാത്രം-  
ദ്രോകമട്ടുപന്നാജന പാത്രം.
3. കാമവെരിയിട കണ്ണകന്നലുറാ-  
സ്ന്നാമഞ്ചേവചുചുട്ടപിടിക്കെ  
സീമയററലിയുംവാരമുത്തെ-  
ത്തുമയാണജലമഞ്ചാഴകനം.
4. സംരച്ചുപ്പിവുംഷസൽഗതിമുന്നായു്  
സൈപ്രരമേകമൊരു ശ്രദ്ധജലത്തെ  
ക്ഷീരമെന്ന ജനമോത്തമതിള്ളോ  
ക്ഷീരംബുമുംകത്തിന പററി ?
5. വെള്ളിമാമലയിലാണംഹേശ-  
ഭുളിതൻജടകടനം പിടിപ്പും  
ഉള്ളിപ്രോത്സവിയമഞ്ചയരത്തിൽ  
തുളിച്ചന തിരമാലകളെണ്ണും.
6. ഏംബനക്കുമകരാവലികാണും  
നേരമുംഭയമണക്കിലുമാക്കും  
നീരരാഖിനിയപ്രദവമെന്നം  
സൈപ്രഹാനിതുണ്ടപ്രസ്താവാ.
7. കണ്ണമാത്രയിലഭോത്തകരമാക്കും  
കണ്ണകാവലിനശിക്കിലുമാക്കും  
കണ്ണകോൽഗമമിയന്നകളിക്കു-  
നാണിനേക്കജനമഞ്ചതിക്കേത്യാ.
8. ഹങ്ങജാസനകമണ്ണഘവിട്ടും  
ഹങ്ങജാക്ഷാഭഗവത്പദമാന്നം

\* രചിച്ചവെച്ചിട്ടുള്ള 'രാമവിലാസം കാവുത്തിൽ'നിന്ന് എടുത്തതു്.

ശ്രൂരന്നു തലതന്നിലിരിക്കും  
മകയാം തിച്ചമരെ ! ഇയതായെ !

9. ഇത്തരം പലവിധിനതിലെയുള്ള -  
യുത്തമൻ്റു പതികണ്ണകിതാംഗൻ  
ചിത്തഗ്രഹിയെംതിൽക്കണ്ണലത്തി-  
നോത്തമാതിരികളിച്ചുജുച്ചിച്ചു.

10. അഞ്ചാനസത്രുഗ്രചിത്രപതിഗംഗാ-  
സ്ത്രാനുത്രുപരിത്രജ്ഞനമും  
ഭാന്മാനപരിത്രീതവിപുൾ  
മാനനിയരിവകോഹിലണ്ണത്തു.

11. നശ്ചൈരംസകലമകിലുമീശൻ  
ശ്രൂപഭാത്മസുവന്നിസ്സുകലേശൻ  
“വിശ്രൂതാമ്”നഗജാന്തപിതനെന്നായും  
വിശ്രൂതിച്ച വിശ്രക്കണ്ണജി.

12. ശ്രീമണാഖ്യയന്താദിനിശ്ചവുൾ  
സോമമെശലികനകാചലചാപൻ  
സോമദേവനരക്ഷാനോത്തമാമം  
ഹേമചുണ്ണംമിതിലെന്നാരചിത്രം !

13. രാഗിവദിയുതമെകിലുമെന്നം  
രാഗികർക്കവിഷയസ്ഥിതിചേരൻം  
യോഗിവൃംഘപദമായുമിരിക്കും  
ഭോഗിഭ്രംഖപദമെത്ര വിചിത്രം.

താൻ അന്നഭവിച്ച ഒരു കണ്ണപുംബ്.\*

എ. സു. മു. സു. സ്. ( Class II. )

നാരായണ നാരായണ - പ്രാരഞ്ചുവും അന്നഭവിക്കാം, ഭാരിദ്രുവും  
അന്നഭവിക്കാം; ആര്യിയും അന്നഭവിക്കാം, വ്യാധിയും അന്നഭവിക്കാം; താ  
പവും അന്നഭവിക്കാം, പാപവും അന്നഭവിക്കാം; എന്നാൽ എൻ്റെ എ  
രണ്ണകളുത്തപ്പോ - ഇം ഒരു സങ്കടം അന്നഭവിക്കാൻ എന്നാൽ മാത്രമല്ല  
വേരെ ആരുരെക്കാണ്ടം സാധിക്കുകയേ ഇല്ല.

\* രണ്ടുമാസത്തിലഡിക്കും കാലം താൻ അന്നഭവിച്ച സന്നിഹാത  
ജ്പരത്തിശ്ശേരു സുരണ്ണകൾ.

ഈ പുലി വന്ന് എന്ന ബാധിച്ചുതൽ-ങ്ങ മുന്നാലുഡിവസം തൊൻ പെട്ട റാച്ച്—അഞ്ചു!—എനിക്കാലോചിക്കാൻ തന്നെ വരു. എൻ്റെ മാംസം മാത്രമല്ലോ. ഒക്സിമുക്രടി. തിന്മകാണ്ടിപോയ കട്ട ബാധിവാൻ തന്നെ വരു. തൊൻ കഴിച്ചിരുന്ന ആഹാരത്തെപ്പറ്റിയാണെങ്കിൽ:— ധാരാളും വെള്ളംകുട്ടിയ കള്ളിപോലെ ഒരുരം ദാവകം മാത്രം. ബാർലിപോടി”യിട്ട് പാലാണെതു അതു. ബാർലി പൊടിയിട്ടാൽ പാലി എൻ്റെ നിറം പോകമോ എന്നെന്നിക്കിവിഞ്ഞുക്കൂടാ. തൊൻ കടിച്ചില്ല കിലോ എന്ന വിചാരിച്ചു പറഞ്ഞതോ ആവോ—അതാവാനാണ് അധികപ്പെട്ടു. അതോക്കെ എന്നതായാലും പോതെ. ഒരു രണ്ടിവസം കഴിയുവോഴക്കം അതെങ്കിലും കിട്ടിയാൽ മതി എന്നമട്ടിലായി തൊൻ. ഒരുന്നേരം ഒരു ഉരികൊള്ളുന്ന കോപ്പയിലായികം ഒരു കിട്ടിയിൽക്കിലും. അതും എത്ര? രണ്ടിനേരം മാത്രം. പോതെ, ഇതോക്കെ കഴിക്കാൻ തൊൻ വല്ല.....ആരാണാവോ? പനിക്ക് ചികിത്സ തൊൻ പലതും കേട്ടിട്ടുണ്ട്. ഇത് നടാടെയാണ്.

നൂറ്റണ്ടാഴു ഇത്തരത്തിൽ കഴിഞ്ഞതേപ്പുാഴക്കം എനിക്കണ്ണായ സങ്കടത്തിനും പേപ്പുത്തിനും അതിങ്കണ്ണായല്ലെ. അതുംവരും ചിലഭിവസം മാത്രം എൻ്റെ ഉണ്ണാം വരണ്ട നാവും ചില മരന്നകളാൽ നന്നയുള്ള കൂട്ടിയും. സുവക്കേട് കലർപ്പായപ്പോരം അതും ഇല്ലാതായി. കുടക്കുടെ, കൂട്ടുള്ളിൽ തോ ചവപ്പുള്ളിൽ തോ എന്നുതന്നെന്നയായാലും ചില മരന്നങ്കിലും കിട്ടിയാൽ മതിയെന്നായി. പക്ഷേ നമ്മുടെ തംഖത്തിനു തുള്ളിവാനുള്ള ഒരു കോമരമല്ലപ്പോ രെഡവം.

ഇതിനെല്ലാം പുരാമെ എൻ്റോ സപ്രദാവത്തിനു പുതുാസവത്തിയതും വേറൊന്നാണ്. “കണ്ണില്ലാതെവന്ന മാത്രമെ കണ്ണിൻ്റെ കാഴ്ച അറിഞ്ഞുകൂടു” എന്ന് ആരോ പണ്ട പറഞ്ഞതും ശരിയാണെന്ന് ഇപ്പോരം എനിക്കെ തോന്തിന്തുടങ്ങി. എന്നുകൊണ്ടുനാൽ, പത്തിനും കുട്ടികളുടെ ഇടയിൽ പരിചയിച്ചുവന്ന എനിക്ക് ഇപ്പോരം തുണ്ടായിട്ട് വെറും കട്ടിലും കിടക്കയുമല്ലാതെ വേറൊന്നുണ്ടിലും കിട്ടിയിലും. ഒരു കുട്ടിയെങ്കിലും എൻ്റെ മുറിക്കുന്നതും കടക്കവാൻ പാടില്ലെന്നാണ് നിയുധം. ഒരുത്തൻ കടന്നാൽ അവൻ തപ്പാട്ടത്തല്ലും. ഇതെന്നൊരു കുടാണെപ്പും! തൊൻ വല്ല കിനക്കറംമോ മറോ ചെള്ളിട്ടശാം, ഇയിരിക്കുവാസം അനാഭവിക്കാൻ. അതോ വല്ല സിരോമോ കരടിയോ മറോ ആരുണ്ണാ ഇഷ്ടത്തരം കുട്ടിയ കിടക്കാൻ, ഒരു കുടുമ്പംഗമാണെന്നാണ് കട്ടികരം വിചാരിച്ചിരിക്കുന്നതും. എന്നെന്നൊരു ചിലഭിവസം വിട്ടിൽ ആത്മമില്ലാതെപ്പോരം അവൻ ജന്മേയ്ക്കുതു വന്ന്, കുടിലിരിക്കുന്ന നരിയെ നോക്കുപോലെയോ തടവിൽ ഇരിക്കുന്ന തടവുകാരനെ നോക്കുന്നപോലെയോ മറോ, രണ്ടുകയ്യും രണ്ടുശിയിൽ ഉണ്ണി തല അഴികളിൽ ചാച്ചവെച്ചും മെക്കുട്ടുക നോക്കിത്തുടങ്ങി. ഇത് ഒരുപക്ഷേ സഹിക്കാം. എന്നായ ചിലപ്പോരം ചിലരും എന്നെങ്കിലും തിന്നാനുള്ള സാധനവും കൂട്ടുള്ളിൽ പിടിച്ചും ഇഷ്ടത്തരത്തിൽ വന്നെന്നും എൻ്റെ മുവത്തും നോക്കി കരേറ്റുകരേറ്റുയായി കടിച്ചു ചവച്ചു ചവച്ചു തിന്നുന്നതുകാണുവോരം “അ

വക്കുക്കിലും വല്ലതും കിട്ടുന്നംബേല്ലോ” എന്നവിചാരിച്ചു് സമാധാനിക്കു കയാബർ വേണ്ടതു് എന്നും മറ്റും നിങ്ങൾ പറയും. അതുകൂടാം അതു പിന്നുകാണാം. ഇതു ബുദ്ധിമുട്ടിയുള്ള ഉപദേശം അതു അവശ്യപ്പെട്ടുനില്ല എന്നമാത്രമെ തൊൻ പറയുന്നതുള്ളി. തൊൻ ചെയ്തിരുന്നതെന്നുനാൽ അവരോടു സാദരം ധാരാപിക്കുകയും, തന്നില്ലെങ്കിൽ സാരോഷം പണ്ടുകടിക്കുകയും മറ്റുമായിരുന്നു. നിങ്ങൾക്കെല്ലാം ഇതൊന്നും പിടിക്കില്ലോ എന്നിരിക്കാം. അതെന്നാണെന്നുവെച്ചാൽ നിങ്ങളുടെ വയൻും സ്വീഡഡോലു നിരത്തിട്ടാണു് നിങ്ങൾ ഇരിക്കുന്നതു്. ഇതുള്ളവൻ രണ്ടുമാസമായി എന്നും കിട്ടാതെ മുക്കായിട്ടു് കിടന്നംബുക്കുന്നതു് നിങ്ങൾക്കാണിയില്ലോ.

പക്ഷേ നിങ്ങൾ ചോദിക്കമായിരിക്കാം:— ‘എനിക്ക് അത്യം കാണാതെ തന്നെത്തൊൻ ഹോയി വേണ്ടതു് എടുത്തു തിന്നായിരുന്നില്ലോ’ എന്നോ. കാഞ്ഞം ശരിതനു—നല്ല സൈക്കൽവും ഉണ്ടായിരുന്നു. വീടിലും ഒരുവരെല്ലാം അവലുത്തിലേക്കും ജോലിസ്ഥലത്തേക്കും സ്കൂളിലേക്കും മറ്റും പോയാൽ നല്ല തരമായി. രഹാളും ദയപ്പെടുത്തുന്നു. ചുറു മെനിന്നു് ആക്കം അനവാദവുമില്ലല്ലോ. തിന്നാൻ അത്രാവശ്യം വേണ്ടതെല്ലാം അടക്കാളിക്കിലും അലമാറിയിലും മറ്റും ഉണ്ടാതാണു്. ഈ സൈക്കൽക്കാളിലും യോജിച്ചിരിക്കുക, ഒരു കുഴപ്പംമാത്രം ഉണ്ടായിരുന്നതെന്നുനാൽ, എൻ്റെ കാലു് മനസ്സിനോടു യോജിച്ചില്ലോ. മനസ്സിനു തെളിവാണു് വേണ്ടതില്ലയിക്കുന്ന ജീവൻ കാലിൽനിന്നെന്നടക്കത്തിനും കാലുംതുറ്റു. ചുരുക്കത്തിൽ എനിക്ക് നടക്കവാൻ സാധിച്ചിരുന്നില്ലോ. അതു കാരണം, കെട്ടിയിട്ടിരിക്കുന്ന ഒരു പട്ടിയുടെ മുന്നിൽ കുറച്ചു മുരൈയായി കുറഞ്ഞ മാസം കൊണ്ടുപോയിവെച്ചു് തിന്നുത്തു് എന്ന കല്പിച്ച നിരംതന രൂപോലപയായി എൻ്റെ സ്ഥിതി.

ഈത്തരത്തിൽ, എൻ്റെ സഹോദരനാരെ, തൊൻ ഒരു രണ്ടുമാസം കഴിച്ചുകൂടി. പക്ഷേ എനിക്കും സമാധാനമുണ്ടായിരുന്നതു് പനി മാറിയാലുള്ള സ്ഥിതിയെ അരലോചിച്ചായിരുന്നു. എന്തു, ‘അംബിയോട്ടു കുറേവാളുറിയാം മാങ്ങയുടെ പുളി’ എന്നമാതിരി, ആ ഭാഗം എത്തിയ പ്രാം കാണാറായി അതിന്റെ മഹിമ. പനി മാറിത്തുടങ്ങി എന്നകുംപോരം ചില സുഹൃത്തുക്കൾ “സുഖുമസ്യ” ദർന്മത്തിനും എഴുന്നേളിത്തുടങ്ങി. നന്ത്യലംപിടിച്ചു് ഇംഗ്രേസ്കുർ എത്ര നരകക്കണ്ണിൽ നിന്നും എന്നീറുവന്നതുടങ്ങിയതു് എന്നായി എൻ്റെ വിചാരം. എന്നുനാൽ, ദർന്മത്തിനും വരച്ചോരു കാഴ്ചയോന്നമില്ലെന്നുതെ വെറ്റും കൈവിശേയാണു് വനിക്കുന്നതു് എന്ന മാത്രമല്ലോ, ‘സദ’ പദ്ധതേക്കാരായിട്ടാണു് പറപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതു്. എന്നാണു് ഉപദേശം? ഇവന്നു ഇന്തിയം പട്ടിണി കിടത്തിക്കൊ. എന്നീറുനടക്കമാണു് സാധിക്കുന്നതുവരെ എന്നും കൊടുക്കണം. പനി മാറിയാലുണ്ടാകുന്ന സുക്ഷിക്കേണ്ടതു്. എനിക്ക് അവരുടെ നേരെയെല്ലാം വന്ന കലി ഇന്നത്തെത്തിലുംബന്നും പറയാൻ വയ്ക്കുന്നതു്. എന്നാണു് ഇതു്? പദ്ധതേനു നമ്മുടെ അവഹാരം വെറ്റും പട്ടിണി; വെള്ളം മാത്രമായിരുന്നു. ഇനി അതിലും കുറയ്ക്കണമതെ.

ചേതമൊന്നും അവക്കില്ലപ്പോ. എല്ലാവയം മുകോളും തീനം കഴിത്തു് വയ്ക്കുന്ന നിരച്ചാണ് ഉപാദാനിക്കാൻ വന്നിരിക്കുന്നതു്. ഈ ചെക്കൻറെ കാഞ്ഞമൊന്നും അവക്കാലോചിച്ചിട്ടു് അവയുമില്ലപ്പോ. ദർന്മത്തിനു വന്നതിൽ രാഖുകില്ല എനിക്കു യോജിച്ചു രഖിപ്പായം പറഞ്ഞതായി താൻ കെട്ടില്ല. എന്തു ചെയ്യാം. ദൈവത്തിനേയും എൻറെ കാലിനേയും ശപിക്കമാത്രമായിരുന്നു എൻറെ ജോലി.

ഇങ്ങിനെ ഒരു പാട്ടിവസം കഴിത്തപ്പോൾ യോക്കുന്ന കരേണ്ണ ചൊടിയരിക്കുന്നതി തങ്ങവാൻ ദയവായി അനുവദിച്ചു. 'കണ്ണി' എന്ന ശബ്ദം കേടു ഉടനെ യോക്കുന്ന എന്നാൽ കഴിയുന്നവിധം നോൺവിഡിച്ചു എങ്കിലും കണ്ണികിട്ടിവാൻ വിണ്ണം രണ്ടാഴ്ച കിടക്കേണ്ണിവനും. എൻ ദാതരേതക്കു് യോക്കുന്നതും താനും മാത്രമെല്ലാം. എത്രഭാഗതേതു് കാം ദർന്മക്കാർ അനുവദിയിരുന്നു്. ഭരിപ്പകഷാഭിപ്രായപ്രകാരം, എനിക്ക് യോക്കുന്ന പറഞ്ഞതാലും കരുളുമിവസത്തേക്കു് യാതൊന്നും തങ്ങവാൻ പാടില്ല എന്ന വിധിച്ചു. ഈ സാധ്യരച്ചകൾ മാത്രമെ കുട്ടാണ്ണാണെല്ലാം. ഇങ്ങിനെ കൊതിപ്പിച്ചു് കൊതിപ്പിച്ചു്, കരെലിവസം കഴിത്തശേഷം ഒട്ട വിൽ അരപ്പിടി അരി വേവിച്ചു വേവിച്ചു്, മുരക്കേ പിഴിത്തു പിഴി തു്, അരിച്ചരിച്ചു് എന്നോ ഒരു സാധനമാക്കി കരേണ്ണകരേണ്ണയായി ( വളരെ കുറച്ചു്, കേട്ടോ ) തന്നതുടണ്ണി. പക്കു എന്തുചെയ്യാം. 'ന തിരക്കും പുലി പുലും തിനും'. അതുകൊണ്ട് താൻ വേണ്ട എന്നുനും പറഞ്ഞില്ല എന്ന മാത്രമല്ല, നേരേമറിച്ചു് അതു് തേൻപോലെയാണ് താൻ കഴിച്ചിരുന്നുന്നതു്.

എന്തിനെയിക്കാം പറയുന്നു ? പനി മാറ്റംതോറും ഭക്ഷണം കുറഞ്ഞുകുറഞ്ഞും സങ്കടം കുടിക്കുടിയുമാണ് വരുന്നതു്. ഇതിനെല്ലാം കാരണം ഒരു കഴിലാണ്. "തമ്മാംമാട്ടർ" എന്നുനേരും അഭിന്നതു പേര്. അ തിനു് എൻറെ പേരിൽ എന്നോ ദേപാജും ഉണ്ടായിരുന്നാകാരണം എപ്പോൾ നോക്കിയാലും തുറില്ലയിക്കുംണ്ടായെന്നു. എന്നൊന്നാവോ. കാരണം മരുന്നാണമല്ല. വേന്നല്ലാലമായതുകൊണ്ട് പുറമെല്ലാം ചുട്ടാണ് അതിൽ കണ്ണിയുന്നതു്. അല്ലാതെ എൻറെ പനിയെന്നുമല്ല. ദിവസ രൂപം രാത്രി അധികം പനിയുണ്ടായതു. അതിനു കാരണം, വിളക്കിന്റെ അട്ടത്തുവെച്ചു നോക്കുന്നതുകൊണ്ട്, അതു തിനിന്റെ ചുട്ടാണ്. ഇതു സെം അല്ലെങ്കിൽ അതു കഴിയുന്നതു്. എങ്ങിനെയായാലും എനിക്ക് പനിയെന്നുമുണ്ടായിട്ടില്ല. അങ്ങിനെ ഉണ്ടായിട്ടണഞ്ഞിൽത്തന്നു അതു മാറിട്ട് മാസം നീനിൽച്ചിലപാനം കഴിത്തു. ഇനിയും അതു സങ്കടം അനുഭവിക്കണമാത്രം. ഇതെന്നുതന്നു മാരണമാണുപ്പോ. പങ്കാംമുണ്ടാക്കുകോപ്പുന്നതു് ചീരാമല്ലു്. ഇതുപരെ ! സുവകേട്ട വരുത്തുകയാണെങ്കിൽ അതും ഇതുതന്നും അതു തരത്തിനെലാണും വരുത്തുതു് !.

## സാഹിത്യമണ്ഡലം.

ഡോഡാസാഹിത്യമണ്ഡലത്തിൽനിന്ന് നാലാം വാർഷികയോഗം 1107 കുന്ദം 9-ാം കോളേജ് റാഡിയോ വെച്ചു് ആമോഡിക്കപ്പെട്ടു. ആലുക്കും വാർഷികാമെന്ന സമ്മതിചെയ്തിരുന്ന ശ്രീമാൻ ഇം. വി. തൃപ്പിളിളി അവർക്കു ( ശ്രീ എ. ബി. എൽ. എ. എൽ. സി. ) സമയത്തിന് സ്ഥലത്തെത്തിച്ചേരുവാനെത്തതിനാൽ പ്രാസംഗികനായി ക്ഷണിച്ചവരുത്തിയിരുന്ന ഗുഹമന്ത്രി വാർഡ്കാന്റുകൂടെവരവർക്കരം തന്നെയാണ് ആ സ്ഥാനവും അലങ്കരിച്ചതു്.

ആദ്യമായി ശ്രീമാൻ വി. കെ. രാജവനവർക്കർ, താഴെ ചേർക്കുവയും പ്രാഥമ്യസ്ത ശങ്കരൻനമ്പുരാവർക്കർ രംഗിച്ചിട്ടുള്ളവയുമായ ഫ്രോക്ക് ഓഡിറ്റു കൊണ്ട് മണ്ഡലത്തിനു മംഗളം രംഗം ചെയ്യുകയാണെന്നുണ്ടായതു്.

1. ശ്രീതാവുംകൈരളീ ! നിലഭ്രന്തിരതരാം  
ബാലികാബാലകമാർ  
ഒന്താക്കുമാരാക്കാനിച്ചയി ! തവമഹിത-  
ക്രഷ്ണവാതു ക്രാലേത്തി  
എതാനംനാടക്കമെന്പാശ്യായ ചെറിയവിള-  
ക്കപ്പുണംചെയ്യതിനും  
സ്വീച്ഛാഭാക്തതിട്ടന്തു സകലസുമനസാം  
മണ്ഡലം “മണ്ഡലം”വും
2. ധർമ്മകൈവിട്ടുന്നമരിക്കഴിക്കൊട്ട് “ചരിഷ-  
ത്തേ”നോങ്ങളുംഗാഡിപ്പ-  
സ്വംഭംനാട്ടിക്കൊള്ളത്തുന്നതിനുവകരി-  
ചുരുളുംകാരാക്കൊച്ചുപ്പിപ്പം  
കവപഞ്ചാതെ വാടക്കുക്കൊള്ളാളിവിതരി  
സ്വാജന്നേംറയാരാ-  
സവാത്താന്നജപ്പിപ്പുനിയതമഹരതാ-  
ശ്രേഷ്ഠവരവും
3. പ്രോഗ്രാമിക്കലാഡാലയിലനവരതം  
കൈരളീഡോവിയേത്താൻ  
ആരാധിച്ചുപ്പിസിക്കും യവഹരിയമിള്ളത്-  
സാഹിതി “മണ്ഡലം”തേ  
നേരാംവണ്ണംയിച്ചിട്ടുവഴിവുകും  
കേരളത്തിനുമറും  
ധാരാളംകൈവളുപ്പാൻമതിയര ! വരദേ-  
ക്കോമേ ലോകനാമാ !

4. രാജകീയകലാരാലാ—  
രാജസാഹിത്യസംഘമേ !  
സംജയ്യസഹിതംനീണാർക്കു  
നീജയിക്കനിരാകലം !

“யപനിയം വുക്കതിവാദവും” എന്ന വിഷയത്തെപ്പറ്റി തുടക്കവര വർക്കളുടെ വിജ്ഞാനപ്രദമായ പ്രസംഗമാണ് പിന്നീട് നടന്നത്. അ സംഗവിഷയം വളരെ ശഹറമായ കണ്ണായിരുന്നിട്ടും തുടക്കവരവർക്കിട തന്റെ സ്വപ്തന്ത്രിയിലമായ പ്രസംഗപാടവത്താലും മനോഹരമായ ഉഭാഹരണങ്ങളാലും സദസ്യരെ തുകമാനം ആരുള്ളാദഭരിതരാക്കിത്തീരും. അ സംഗം ഏകദേശം തെമ്പിക്കുറു നേരത്തോളം നീണ്ടുനിന്നു.

മണ്ണയലത്തിന്റെ ആദിമപുത്രത്തിൽ പഭ്രാച്ചുരാണം, പ്രസംഗം, പഭ്രാരചന, ഗദ്യരചന, അക്ഷരദ്രോക്കം, നടന്നസാമർപ്പം, എന്നീ വിഷയങ്ങളിൽ നടത്തിയിരുന്ന മത്സരപ്പരിക്ഷകളിൽ വിജയികളായ വിദ്യാർഥിവിദ്യാർഥിനികർക്ക് സമ്മാനങ്ങാം ചെയ്യായിരുന്ന പരിനീട്ടണം യതു്. എല്ലാറിനംകൂടി പത്രതാവയ്ക്കു സമ്മാനങ്ങൾ നൽകപ്പെട്ടുകയുണ്ടായി. വിദ്യാർഥിനികർക്കുള്ള എതാനം സമ്മാനങ്ങൾ അനീതികരിന്നവരുടെ ലക്ഷ്മീക്കട്ടിനേന്ത്രാരമ്മ അവർക്കളുടെ വകയായിട്ടാണ് നൽകപ്പെട്ടതു്.

ഉപസംഹാരപ്രസംഗത്തിന് ശ്രേഷ്ഠം അല്പക്ഷാനവർക്കെല്ല ഹാരമണിയിക്കുകയും ഏകദേശം ഏഴുമണിയോടുകൂടി യോഗം മംഗളമായി പാഞ്ചവസാനിക്കുകയും ചെയ്യും.

## പുസ്തകാഭിപ്രായം.

—:0:—

ഡ. മേവാഡിൻറെ പത്രം.

[ഗമ്മകത്താം—അടിയാച്ച തൃപ്പിമേനോൻ.]

ദേഹാവുനിമ്മാണത്തിൽ മഹാകവി രവിത്രിനാമടാഡാറിനെ മുട്ടി ചീലപ്പോരാ അതിശയിക്കുന്ന സുപ്രസിദ്ധബുക്കാളകവി ദിജേന്റ മാലിൻറെ പല നാടകങ്ങളിൽ ഇതിനെ വേഷംമാറി മലയാളസാഹിത്യ തെരുവായിട്ടിട്ടിട്ടുള്ള കുട്ടത്തിൽ “അമരസിംഹം” എന്ന അപരനാമ ദേയത്തിൽ പ്രസ്തുതമന്നും അവതരിക്കുക കഴിത്തിട്ടണ്ട്. തൃപ്പിവ പേരുൽ വിവേകോദയം മെഹസ്ത്രിൻറെ വാൺികഡിനാശോഷത്തിൽ അഭിനയിക്കുവാൻവേണ്ടി രണ്ടാമത്രം പുരത്തുവന്ന പുതിയവേഷമാണ് തന്നെ മുഖിയിൽരിക്കുന്ന “മേവാഡിൻറെ പത്രം.” ശ്രീമാൻ അടിയാച്ച തൃപ്പിമേനവർക്കു പാശ്ചാത്യത്തിൽ പകർ, ആസുന്നത്തുരാൻ തിരുമനസ്സും പരിശോധനയും കഴിത്ത് ആവിഭിഞ്ചിട്ടിട്ടുള്ള ഇം പുസ്തകത്തിൽ മുലഗ്രന്ഥകാരരക്കു ആരാധനാജ്ഞാട്ടിലും സാദ്യയും അഭിനയ തനിലുള്ള അന്വേഷാജ്ഞതയും “അമരസിംഹം” എന്നാർ അധികമുണ്ടാണെന്ന സമ്മതിച്ചുതീരു. വിശ്വഷിച്ചു്, മുലഗ്രന്ഥത്തിൽ അവിടവിടുത്തുള്ള ശാന്താദി വിട്ടകളുംയാതെ രചനാസ്ഥാപനവന്നോട്ടുടർന്നി തജ്ജമചെയ്യു ചേർത്തിട്ടുണ്ട്. മുലഗ്രന്ഥത്തിൻറെ മാഹാത്മ്യം പ്രശംസാപരിയിൽ ഒരു തുടണിയും ഒരു പുതരക്കും വരവിയതോട്ടുടർന്നു അബ്ദത്തുപോരായ സ്വരാജ്യസ്ഥാപനിപാ രണ്ടാമത്രം ജപലിക്കേണമെക്കിൽ ഇത്തരത്തിലുള്ള കാര്യങ്ങൾ അഭിനയിച്ചുകാണുക്കുന്ന വേണ്ടാം. ഓരോ പാതയ്ക്കിലും കാണുന്ന തന്മയപ്രവും, രംഗപ്രോശണത്തിൽ കാണിച്ചിരിക്കുന്ന ശ്രദ്ധയും കവിരഹിതയത്തിന്റെ ആഴ്ചതെന്ന ആളുക്കുന്നവയാണ്. അഭിനയിക്കുവോ ശത്രു സ്വാഭാവികതക്കുവേണ്ടി സ്വന്തികരിച്ചിരുന്ന സംശാഷണരീതി അച്ചടിയിലും തുടർന്നുകാണുന്ന ഇതിനു സാമ്പ്രദായിനപും സിലിക്കുമോ എന്ന തന്മൂലം സംശയിക്കുന്നു. എതായാലും പ്രസാധകർന്ന ഉല്ലം ദ്രോഘനിയം തന്നെ.

—:0:—

(2) ബംലഭാരതം.

[ഗമ്മകത്താം—പി. എസ്സ്. സുഖരാമപട്ടവർക്കർ—മംഗലാദിയം മദ്രാസാലാ, തൃപ്പിവപേരുൾ.]

പുരാണഗ്രന്ഥങ്ങളിലെ സത്രത്തിൽ ബാലവിഭ്രാത്മികരക്കും പ്രദാനാ ചെയ്യുവാൻ അനുബന്ധപരിഗ്രാമം ചെയ്യുന്ന ശ്രീമാൻ സുഖരാമപ

ട്ടരവർക്കരി രചിച്ച മരാറാ ഗമമാണ് ബാലഭാരതം. അണ്ണവത്രല്ല മായ മരാഭാരതത്തെ കമാത്രസ്തവിനു കോട്ടംകുടാതെ ഈ ചെറുപുസ്തകത്തിൽ തെളിഞ്ഞിരിക്കുന്ന ഗമകാരകൾ അംഗം ദ്രാവകിയം തന്നെ. വിവേകവും വിജ്ഞാനവും ഒരേ സമയത്തുനെ ഉള്ളവാക്കുന്ന പുരാണകമകൾ ചാരായണം ചെയ്യുന്നതു് ബാലമാരകട സപ്തഭാവത്തെ തുപീകരിക്കുവാൻ എത്തേതൊളം ഉതക്കമെന്ന പരിഡ്യണ്ടതില്ലപ്പോ. സുഗമരം ലളിതവുമായ ഗമകാരകൾ ഭാഷാരിതി ഉദ്ദേശസാല്പ്രതിനു സഹായകവുമാണ്. പുരാണകമകൾ ചരിത്രകമകൾ മുതലായവ നിമ്മിച്ച വിപ്രാവിതരണത്തിൽ താഴുമ്പും കാണിച്ചിട്ടിട്ടുള്ള ഇട്ടുഹം ഈ വിഷയത്തിൽ തന്നെ മുന്നിയും പരിശുമിച്ചുകാണാവാൻ തങ്ങൾ ആരുഹിക്കുന്നു.

2. വിലംസലഹരി.

ஸுப்ரஸில்ஸாய் காம்பவாயமென பாரஸிக்கவி ரவிசூதம் கூறுகிறார்கள். காம்பவாய் 'ஒவூலியான்ட்' என காருத்தின்றி அந்தோன் எம்மாஸ் பிரஸ்தருமான். பல பாரூஷாதுகவிக்கூறுவதை பெற மறுஷஸ்டிக் பாருமாய் கெடுக்கிற கேரளாஷ்டிலேக்கு பரிவர்த்தன் செய்க்கையானதின்றி அதைப்பற்றியும் பெறவிடுவும் படியும் முமாளைப்போ. அதிக துகியுள் அந்தோஷ்கர்க்கு கம்பையற்றுவும் கெகரலைப்புள்ளதும் புராஸ்னியங்களை. மராகவி உத்திரத்துடனிய ஸாக்கித்துக்கொய்க்கூடுதலான் மாட்டுமாய் ஸ்தில்லிக்கவான் லார்ஜுவன் வி பொன் ஜி. கைக்கூட்டுப்புவர்க்குளாஸ் அந்தோஷ்கர்களை பார்த்தாக் 'விலாஸலஹரி'யுட கவுக்கமளியத்தையும் ஸாக்கித்துப்பார்வேதையும் பரிபூர்வைக்கிறோம்.

அனியிலெட்டிக்கண்ணாய் தோரணம் அனிதுண்ணனிரிக்கிலும் அவனவிதருண்ணம் தனையான், பரிதுரூபாண்ணப்பு, ஏன் ஸமத்து யிருப்பிக்கக்கண்ண் ஹா அம்மதிலே விஷயம். ‘பிரிந்தபூதை நாலூ, பானோரினாலயும்’ அவர்னிசு நீகிளிருத்தி, ‘ஹனியுழுத்துக்காலமெகிலும் குழ்யாதுபணாரிப்பில்’ ஏனான் விஷயஸாரம். மரி சூத், “ஹஸ்து, மிஸ்தான, மிஸ்தானா, வவஸாநமிபு, உண்மொய் மணி ய மரன்தால் பிளை” ஏன் உற்மோயிப்பிசு, ‘ஹரஸம் செவறு பொவ’ மாக்கொள்கூடும் ‘தெஜிக்கேஷன்தாறு நமர்’ ஏன் ஸரஸமாயி ஸமா பிக்கன். அரங்கநுடி புவனுத்திரீர் பவனுத்தயம் ‘ஐபங்கோலை தொன்னத்து காருபோலை தொன்னிழேங்காக்’ ஏன் மகஷுஜிவிதா வபஸ்மிதியும், ரெரிசெய்த்திரீரீர் அஸ்ததயும் புதிபாலிக்கனாறு மை ஸிறமாயிக்கள். ஜீவாத்மாவிரீரீயும் பரமாத்மாவிரீரீயும் கூடும், மாயாநா மஹதாய ரைதி, விவியஸில்லானாண்ணத்துக்கூடும் மதுரம், ஏனிவரையாக அலேயமாய வியத்தித் தாமத்திக்கையூடுகிட்டின்கள்.

ഈ വിപുലവും ഗമനവുമായ വിഷയങ്ങളുടെയിൽ മുലഗത്തെത്തി സോ മധുരവും സുകമാരവുമായി ചെയ്തിട്ടുള്ള വിവരത്തം എത്തു സാഹിത്യ സ്നേഹിയേയാണ് ആരുദ്ധരിപ്പിക്കാതിരിക്കുക? വാഗ്രേച്ചവിത്രും, പദ ശ്രദ്ധി, ശ്രവണസ്വം, പരിവർത്തനസ്വം മുതലായ മഹന്മുഖം അംഗം വിലാസലഹരിക്കിൽ ആദ്യത്തെ വിഹരിക്കുന്നാണെന്ന നിസ്സംശയം പറയാം.

“രേണ്ടുവാതി; ലതിനുനാഞ്ഞാക്കൊലുംകണ്ണതി  
ശ്രൂ, തതിരല്ലീലകള്ളിന് കാഴ്ചമറുപ്പാൻ  
കരാച്ചുംട്ടുനേരും കേരംക്കാ, യെനേയും, ‘നിനേയും’ പററി-  
പ്പറാവതു; തുന്നും പിന്നീടാരണ്ണരബ്ബും (32)

“കാലമാക്കംപലക്കേര വിധിയുടെചതുരംഗ-  
ലിപനിസ്സുഹായകത്തിരിക്കിരതി  
നീക്കമണ്ണമിണ്ണമിവ, നിരോധിക്കം, നിരുഹിക്ക,  
മാക്കമടഞ്ഞാങ്ങിക്കിലോരോനായെല്ലാം (69)

ഈത്തരം സാഹിത്യരത്നങ്ങൾ ഏതൊരു സഹാദ്ധനയെത്തെന്നും അതുവജ്ജിക്കാതിരിക്കുക, ‘നേതോന്നത്’ പുതത്തിൽ രചിച്ചിട്ടുള്ള മുഖാനംഭാഷണത്തിൽ സാഹിത്യലഹരിക്കപുറമെ സംഗ്രഹിതലഹരിക്കുടെ അവകാശം ലഭ്യമായതു മെച്ചുന്നതെന്നാണ്. “രാജർപ്പകാരക്കട്ടു-  
ക്കു”, “ഇരുസം ദൈവപ്രഭാവം” എന്ന ചില പ്രയോഗങ്ങൾ സ്വരിച്ച  
ചൊല്ലുന്നോടു സുവാവഹമാക്കുന്നില്ല.

“കടിക്കകിലിഡാസവ, മരഞ്ഞകിൽ ചുണ്ണാനെല്ലാം”

“കയപ്പതും ലയിപ്പതുമാമിടം പുകാം;” ഇതും ദിക്കില്ലാന്തപയങ്ങളും പരിഹരിക്കേണ്ടവയായിരുന്നു. വിഷയകാരിന്റും, വിവർത്തനത്തിൽ  
‘സത്തു’ പോകാതെ സാധിക്കവാനുള്ള അഭിലാഷവുമായിരിക്കും ഇതിനു കാരണം.

—:0.—

(ര) പിശച്ച ഉന്നം, അമുവാ ഇംഗ്രേസ്റ്റ്.

—:0.—

‘പിശച്ച ഉന്നം’ അനീമാൻ കല്പകാട്ട നാരായണമേനോൻ അവർക്കു ഭിട്ടെത്താണ്. ഇദ്ദേഹത്തെ സാഹിത്യലോകത്തിനോ പരിചയപ്പെടുത്തേണ്ട അതുവല്ലും തന്മൈക്കണ്ണം തോന്നുന്നില്ല. വിശദതിയും അഭ്യും കാലമായി അദ്ദേഹം സാഹിത്യപരമായി ചെയ്തിട്ടുള്ള പ്രയത്നങ്ങൾക്കു മുകടമായിട്ടുണ്ടും ഇപ്പോൾ ഇംഗ്രേസ്റ്റും പിശച്ച ഉന്നം’ എന്തുവനിട്ടുള്ളതും. ഇതുപത്തിഞ്ഞാണു കൊല്ലും മുഖാണ്ഡം പ്രസ്തുതഗത്തെത്തി എൻ വിത്രും കത്തിയത്രും എന്ന കാണുന്നതിൽ തന്മൈ അഭ്യും അതുപെടുന്നില്ല. 517 പറഞ്ഞുള്ള പുസ്തകം എഴുതിതിക്കുവാൻ സാ

ധാരണക്കാക്കുന്ന അതിലധികവും സമയം ആവശ്യമായിരിക്കും. എന്നാൽ ഇതിൽ ഒരു നല്ല ഭാഗം ഗമകാരൻ വായനക്കാരോട് 'സപകാത്രു' പറയുവാനും ക്രമാബ്യസ്ഥതിനും കേവലം അനാവശ്യമായ ചില പാതയ്ക്കു ഒളിച്ചുവരിച്ചു വിസ്തൃതിക്കവാനും വിനിയോഗിച്ചിട്ടുള്ളതുകൊണ്ട്, ഈ ഭാഗം ഗമത്തിൽനിന്നും നീക്കേചെയ്യുന്നപക്ഷം ഈ ആവശ്യായിക്കയുടെ വല്ലപ്പും പാകമായിരിക്കുമെന്നാണ് തെങ്ങരാക്ക തോന്നുന്നതു്.

ഇങ്ങനെ അജാഗ്രള്ളുന്നപോലെ ക്രമാബ്യസ്ഥതിൽനിന്നും വിട്ടുള്ള അഭ്യന്തര ഒരു ബീഡസ്റ്റുപമാണ് 'ആരാൻ'. ഇയാർക്കു് ക്രമയിൽ യാതൊരു സ്ഥാനവുമില്ല. 'ശ്രൂകാരം' മുഴക്കകയല്ലാതെ ഇത്തുടർന്ന ധാരാനും ചെയ്യുന്നില്ല. ഈ സ്ഥിതിക്കു് ഇങ്ങനെ ഒരു വിത്തുതയും കെട്ടിപ്പുട്ടുത്തുകൊണ്ട് ഒരുത്തൊരു മെച്ചപ്പെടുത്തുന്നതു് തുടർന്നും തുടർന്നും അവരുടെ അവകാശം കുറയ്ക്കുന്നതു് എന്ന് തെങ്ങരാക്കു് ആവശ്യമാണ്.

ഇതിൽ അടങ്കിയിരിക്കുന്ന ക്രമാവസ്ഥ യഥാർത്ഥമായി നടന്നതാണ് എന്ന് ഗമകത്താവു് ആവശ്യരിൽ പ്രസ്താവിക്കുന്നുണ്ട്. എന്നാൽ മലയാളക്കരയിൽ ഒരു ഭാഗത്തിന്റെ ചരിത്രമാണെന്നോ ഒരു ഘട്ടത്തിന്റെ അംഗങ്ങൾാണെന്നോ തെങ്ങരാക്കുകയുള്ളില്ലകാത്തതിനാൽ ഈ ആവശ്യായിക്കയുടെ ചരിത്രപാഠാവുത്തെ നിംബന്ധിക്കവാൻ സാല്പ്പമല്ലാത്ത ധാരാണ് വന്നിരിക്കുന്നതു്.

കേവലം 'ഇല്ലതെത്ത് വുഷലി'യായ ഇക്കാളിക്കു് ഈ ക്രമയിൽ ഒരു നായികയുടെ പ്രാധാന്യം കല്പിച്ചിട്ടുള്ളതു് ധാരാന്തമിതിക്കുമാക്കു് ഒച്ചിക്കില്ലോ ഉത്തപ്പതിജ്ഞകൾ ഈ വിഷയത്തിൽ ഗമകത്താവിനെ അനാമോദിക്കുകയല്ലാതെ അപചാരസിക്കകയില്ല തീച്ചുതനെ. എന്നിൽ നാലും 27-ാം ഭാഗത്തു് ഇക്കാളിയുടെ അംഗസ്ഥാനത്തെ ഗമകാരൻ വണ്ണിച്ചിട്ടുള്ളതു് ശ്രദ്ധനഗ്രഹവും അട്ടേലഭ്രാതകവും ആയിടില്ലെങ്കു് എന്ന് സംശയിക്കുന്നിരിക്കുന്നു. ഉത്തപ്പതിജ്ഞകൾക്കു ഇതിൽ അഭിപ്രായ വുത്തും സംശയിക്കുന്നുണ്ടോക്കുമെന്ന തോന്നുന്നില്ല.

കുറഞ്ഞതായി നിഉച്ചിക്കുന്നതു് ഉദ്ദേശം മുന്നു തുറവാണെന്നു മാന്യമായില്ലോ അന്നത്തെ നമ്മുരിമാർ ഗമകാരൻ പറയുന്നതുപോലെ 'അമ്മിന്തതക്കാതിയൻ'മാരായിരുന്നാൽകൂടി, പുസ്തകം പുത്രത്വവന്നു് ഇക്കാലത്തായതുകൊണ്ട് സമായച്ചുവന്നുകാതെ കഴിക്കുവാൻ ഈമാതിരി വിവരങ്ങൾ ഗമകത്താവു് ഉദാരമനസ്സുതയോടെ ഉച്ചേക്ഷിക്കേണ്ടതായിരുന്നു. ശ്രദ്ധാജീവനും പലിതാജീവിലും വിനോദങ്ങളിലും നമ്മുരിമാക്കുകയും അഭിരച്ചി ആവശ്യായിക്കുള്ളില്ലാതെ ചരിത്രപുസ്തകം കാണാനുപയോഗം.

ഈതും പറഞ്ഞതുകൊണ്ട് പ്രസ്തുപ്പസ്ഥകം ദോഷത്തേയില്ലമാണു് വായനക്കാർ തെറവായി യരിക്കുവാക്കും അതിലും വലിയ ഒരു പ്രമാദം അവക്കു് പററവാനില്ല. ഇതിലെ ഭാഷാരീതി പ്രായേന അസ്ത്രിജ്ഞവും അനകരണയോഗ്യവാനെന്നതിനു് സംശയമില്ല. മതശരവിനും

ഒന്നും കുറഞ്ഞും മറ്റൊരു ചില വർഗ്ഗങ്കൾ ദിനോന്തി കുറഞ്ഞും വരുമ്പോൾ മാറ്റാൻ ചെയ്യുന്നതു മാത്രം കുറഞ്ഞും വരുമ്പോൾ മാറ്റാൻ ചെയ്യുന്നതു മാത്രമാണ്.

അനീമാൻ നാരായണമേനോനവർക്കുടെ മുഴുവൻ ഉന്നതിൽ പിഴയ ബണ്ടൻ പരിയുന്നവരോട് തങ്ങൾക്കുള്ള സമാധാനം, കൗദ്യാഗ്രികൾക്കും ദാഖിലും സുവാസപദിക്കുന്ന അദ്ദേഹത്തിന്റെ മനോമുകരത്തിൽ ലേഖം പിഴക്കാത്ത ഉന്നാജരം മുനിയും നിശലിപ്പാൻ ഉള്ള വഴി അടഞ്ഞിട്ടിരിക്കുന്നാണ്. ഭാവി വിളിക്കാളിക്കുന്നപക്ഷം ഭ്രതത്തിന്റെ നൃനാത പരിഹരിക്കപ്പെടുന്നതുമാണെല്ലാ.

